La primera revista musulmana en México

Numero III



Todos los derechos pertenecen a

Martha Leticia Martinez de Leon... @ilencio <55 T 2 ©

D ortada

Derviche

Imagen tomada de: https://www.pinterest.es/garciacaze/sufismo/

Sin fines de lucro

La creacién de esta revista tiene como fundamento ser una Bendicion —@M~, al compartir el conocimiento del islam

para fortalecer el dialogo interreligioso, cientifico y con el no creyente


https://www.pinterest.es/garciacaze/sufismo/

©° \°c 6
P 3\
y uj W F
P
"
~ P ~
-~

Jen qué consiste el sufismo?, a lo que Abu Said Ibn Abi‘l Khair respondid.
“aquello que te ronda en la cabeza, abanddnalo, lo que tienes entre manos, dalo, lo que ha de sucederte, no lo esquives.

Hablar sobre sentir a D/os a través de la Carne, puede a primera lectura parecer una blasfemia, principalmente por la censura y la
condena que la Iglesia catélica impuso sobre el cuerpo, el cual, al contrario de la percepcion de templo de D/os, por parte de los
pueblos semiticos, en occidente se le percibe como la céarcel del alma, a causa de los textos paulinos influenciados por el pensamiento
griego y tiempo después por el maniqueismo de san Agustin. Sin embargo, a pesar de estas condenas, surgieron hombres del desierto
quienes bajo el conocimiento de la Sagrada Escritura, rechazaron los dogmas, liberdndose y recibiendo a D/os desde el unico lugar
desde el cual se puede sentir y comunicarse con D/0s, el cuerpo. Estos hombres llamados misticos introdujeron una forma de percibir
el encuentro con D/os, su misterio se develé de carne, su templo se convirtié en el cuerpo, y su Palabra se escucho¢ a través del
Silencio, estos hombres, que vivieron en el desierto de Egipto experimentaron esta presencia de D/os de manera paralela a la busqueda
que tuvieron los musulmanes tras la muerte del Profeta Muhammad, estés ansias de amor, estd busqueda de entrelazarse con la

divinidad como se desea al amado fueron la semilla que dio como fruto el Tasawwuf, término arabe correcto para designar el sufismo.



Somos seres de carne, creados de una gota de semen cuando es eyaculada, esté escrito en el Sura de la Estrella, seres nacidos de la unién
carnal entre el hombre y la mujer, por lo que la sexualidad se muestra como una caridad para el Islam, es parte de los sagrado, porque
a través de ella, Allah penetra en el ser humano para continuar su creacion, por ello, el cuerpo es el templo, la mezquita donde D/os
se contrae y se expande. Esta manera de encontrarse con lo divino se fundamenta en los siete lenguajes o moradas del ser humano,
siendo estos; corporal, emocional/sentimental, instintivo (pertenecientes a la Palabra), sensorial, racional (pertenecientes a la Escucha),
sexual y espiritual (pertenecientes al Silencio), los cuales al recorrerse unen la Carne, con el alma-mente y con el Espiritu.

El cuerpo es eje de encuentro para conectar con D/os, asi esta escrito en cada uno de los Libros Sagrados de las grandes religiones.
Esta percepcion se entrelaza con la poesia (palabra), musica (escucha), danza (silencio) donde los tres ejes se vuelven uno, donde los
siete lenguajes recuerdan que no se puede separar la humanidad del encuentro con D/os, ni dar preferencia a la doctrina y a las
creencias sobre la espiritualidad. Ante esta necesidad de comprension, este numero de Barakah esta dedicado al sufismo, el cual se
convierte en un camino interior que toma su fuerza en la construccion diaria entrelazada a la destruccion de todas las actitudes que
alejan del encuentro con D/os, por ello, el sufi no puede alejarse de vivir su Yihad (batalla interior con uno mismo).

Cada una de estas paginas es solo un aroma de los diferentes caminos que tiene el islam para llegar a D/os, porque si el sufismo es
una esencia que al respirar invade al espiritu del aliento divino.

Aunado a ello, se desarrollan tres temas importantes, la explicacion del trato a los animales, la medicina profética y la sanacion del

alma, temas fundamentales para el encuentro armoénico con Allah.



No soy mas que Carne
;De qué otra forma puedo sentirte, Allah?

No soy més que sangre
;De qué otra manera puedo sentir tu calor, Allah?

Y crezco, y al buscarte siento
a mi piel erizarse
;De qué otra forma puedo escucharte, Allah?

Percibo, contemplo
y mis instintos se colman de elementos
;De qué otra forma puedo entrar en ti, Allah?

No soy més que Carne, Allah
y al penetrar en otro cuerpo
la dualidad me retorna a tu Unidad
¢De qué otra forma puedo sumergirme en tu Misterio, Allah?

No soy méas que Carne en busca de Ti
por ello,
me someto a tu voluntad

!

Martha Leticia Martinez de Leén... @/@;M/’{/« S )8 ©






Este numero esta dedicado a:

\
41‘ ‘
Dra. Nahla El-Haraki
yati

Dr. Amr Elwardany

La luz de Allah continte fortaleciendo sus pasos hacia el sendero recto



Agradezco a:

Iméan Nery AlWarda
Riyadh Yael Al -Rashid

Margarita Macias Aguirre



@M es la gracia de D/os dispersa en personas, lugares, objetos y manifiesta la revelacién de D/os.

Es la fuerza de D/os contraida para ser compartida y fortalecer a quien la otorga y recibe.

La @Mpertenece al misticismo isldmico,

Es la fuente de donde emana el agua divina, la tnica capaz de saciar la sed del Hombre,

porque como menciona el sabio del islam Amr Elwardany
)

No es el agua quien te quita la sed, es ,&”




SubhanAllah

la Gloria sea para D/os

10



igfisme

Cuando se habla de religion, se cree que significa discernir sobre dogmas,
doctrina, obediencia ciega, y aunque cada uno de los conceptos sefialados
forman parte de su estudio, la religion es algo mas, necesita de ellas para
fundamentar el camino del creyente. El encuentro con D/os se manifiesta
de maneras diversas y cada persona tiene su tiempo y su conocimiento. La
religién tiene como base el camino de la doctrina, de la creencia y el de la
fe. Por ello, formar parte de una religién no es un camino sencillo, ni tendria
por qué serlo. La religién es un camino utdpico que se construye dia a dia
para cambiar el mundo, mejorarlo, para atender las necesidades del préjimo
y de los seres vivos. La religién erige una forma de vida que tiene como raiz,
centro, ramas y agua, a Allah, porque D/os se devela en todos los
elementos, los cuales hacen crecer la semilla que existe en el corazén de
todos los seres humanos, sin embargo, este encuentro con D/os tiene su
proceso y no siempre como creyente se llega a la cima, es decir, al imaan a
la fe.

Toda religiéon tiene sus preceptos, su historia, filosofia, origen, sus leyes
basadas en las ensefianzas de los profetas o de los mensajeros.
Su sabiduria y misterio estén escritos en sus Libros Sagrados, los cuales
tomamos por costumbre o por tradicion familiar, se conocen, se aplican, sin
embargo, ;realmente entendemos el por qué lo hacemos?, esto fundamenta
la doctrina, aunado a ello, estdn los acontecimientos que sobrepasan
nuestro entendimiento, las manifestaciones divinas, los encuentros con la
comunidad, los dias sagrados, las fiestas, los ayunos, las peregrinaciones, asi
como otras formas de encuentro, estas acciones se manifiestan en la
creencia y nos ayudan a comportarnos de una manera propicia y ética, nos
dan la fuerza,, el sentido para tener bondad en nuestro interior y nos alejan
de hacer dafio, después viene la fe, llamada imaan o emund, que hace del
creyente un amante de D/os, convirtiéndolo en el amado.

La fe al nacer del amor crea confianza, elimina el miedo y fortalece porque
se sabe que quien te ama jamas haré algo para hacerte sufrir. La fe es la
voluntad de todo lo que otorga el amado, en este caso D/os, y se acepta
porque ese sometimiento estd basado en la misericordia.

11

Un sometimiento de amor que hace de D/os el origen de todo,
comenzando por el conocimiento del corazén. Esto es la esencia del
sufismo, el camino mistico que hace del creyente un peregrino, pero
sobre todo un amante de D/os, que al buscarlo lo encuentra en todo,
como los poetas a su amado, como Laura para Petrarca.

El camino mistico es una busqueda intensa de encontrarse con el
amado desde cada poro del cuerpo, desde cada sentido y lenguaje,
teniendo el conocimiento de la doctrina y la vivencia de la creencia,
pero teniendo claro que no existe encuentro mas puro que el del
propio interior emergiendo cada segundo, porque la busqueda de
D/os es tan infinita que en el momento que se encuentra se pierde, se
extravia, para volver a mostrarse, develarse y continuar la busqueda.

Este camino mistico existe y se experimenta en todas las religiones,
en cada una de ellas existen amantes de D/0s que no se conforman
con seguir una doctrina 0 una creencia, sino que buscan,
convirtiéndose en peregrinos de D/os dentro de su propios ser, a estos
viajantes en busca de D/os se les llama misticos, y son quienes han
otorgado al mundo de la espiritualidad senderos rectos de esa Fe que
en muchas ocasiones parece imposible vivir y encontrar. En el
judaismo estdn los grandes cabalistas, en el cristianismo catélico,
ortodoxo y copto, los padres del Desierto, y en el islam a los suffes, de
quienes hablaremos a lo largo de estas péaginas, la cuales no tienen
otro objetivo mdas que crear el comienzo de una busqueda en todo
aquél que busca someterse a la voluntad de D/os desde su propio
desierto, borrando el conocimiento en cada paso para contemplar y
escuchar en el Silencio la voluntad del Amado.



ORIGEN

Est4 escrito que, después de regresar de una batalla, los musulmanes se
acercaron y le dijeron, ;ahora qué sigue?; el Profeta respondio, -- sigue,
la mas grande y dificil de las batallas, la que se lleva en el interior, la
guerra contra Uno mismo.

Al morir el Profeta en el afio 11 d.H/ 632 d.C, muchos de sus seguidores,
tuvieron la necesidad de encontrar a D/os en algo mas, amaban los
preceptos, las ensefianzas, sin embargo, en su corazon existia un vacio
que no podia llenarse y el cual los conducia a buscar, en ese lugar que
puede convertirse en el més profundo abismo o en la mas insondable
energia llena de eternidad.

Ante esta necesidad de encontrarse de manera mas intima con D/os
eligieron un camino interior similar al de los padres del desierto,
excluyendo el celibato y las creencias sobre la separacion del cuerpo
con el espiritu. Al contrario de ellos, estos hombres sabian que el unico
vehiculo para el encuentro con D/os es el cuerpo, es a través de €l que
el alma se conecta con el espiritu, por ello, se debe de procurar estén en
conexion, esto provoco el alejamiento social en algunos, y en otros, el
perfeccionamiento en sus actitudes en comunidad por medio del trabajo.

Estos hombres, llamados ascetas dejaron de tomar como punto Unico
del islam los aspectos legales, filologicos, y comenzaron a darle mas
importancia a la conducta del alma, jqué importancia tenfa el dogma, si
éste dafiaba la relacion entre los seres humanos?

Esto dio inicio una nueva forma de comprender la religion, en esta
“teologia” lo principal era realizar un examen personal a través de las
ensefianzas del Corén, es decir, cada ensefianza primero debia de pasar
por el interior, es decir, exigirlas primero en uno mismo antes de
pretender imponerlas o los demas.

12

Esta ensefianza tuvo su presencia en Al Hassan al-Basri, fallecido en el
110 d. H/ 728 d.C y en Muhasibi, muerto en el 243 d.H/ 857 d.C,, estos
hombres fueron llamados nussak, es decir religiosos, quienes dieron
nacimiento a la ciencia interior del islam, nombrada “Doctrina del
funcionamiento del corazén”, la cual se desarrolld6 de manera
inconsciente, pero paralela a la Filocalia de los Padres de Desierto, la
cual es la “Doctrina que sana a partir del conocimiento del latido del
corazén”.

Esta busqueda infinita origind que a mediados del siglo 1T d. H., surgiera
un grupo religioso a quien se les llamo sufiyya, sufiyyun, mutasawwifa,
cuya voz singular es sufi o0 mutasawwif, nombre dado quiza, por el uso
de sus ropas, creadas de suf, es decir, lana. Es de recordar que este
material era conocido porque era usado por los penitentes cristianos,
quienes se habian declarado servidores de D/os, no sélo desde la
pobreza espiritual sino desde el despojo de lo material, estos pobres
llamados en 4rabe fagiry en persa darwesh-darwish dio la voz derviche.

Estos hombres buscaban encontrarse con D/os, a partir del
conocimiento de su corazon, lo cual implicaba una batalla continua, que
sélo tiene descanso al orar, danzar y escuchar musica, momentos en
donde el amado se conecta con el amante, tomando el Dhikr Allah, es
decir, el mandamiento coranico de recordar a D/os como base de su
conexion con lo divino al hacer de la repeticion de la primera clausula
del credo islamico su mantra, “No hay més D/os que D/os — lailaha
illa llah”, esta reproduccioén cred la unién entre el Dhirk y la Samd, la
musica. (el uso de la repeticiébn como mantra, tiene su origen en el
hinduismo y es usada por las grandes religiones para conectar con
D/os).

Este sufismo primitivo, por llamarlo asi, tuvo su origen segun los pocos
datos encontrados en civilizaciones “extra-ardbigas” de Mesopotamia,
Siria, Palestina y Egipto, sin embargo, se sabe que para el afio 200
d.H/815 d.C,, se habia extendido hacia La Meca y Yemen.



A partir del siglo [T d. H/IX d.C., el sufismo era reconocido y aprobado
no sélo por quienes lo practicaban, sino por tedlogos de diversas
religiones, quienes lo sefialaban como una forma de vida interior. Esto
provoco que el sufismo se convirtiera en un movimiento trascendental,
el cual daba fuerza y otra lectura a la revelacion, por medio de las
ensefianzas de los sufiyya, es decir maestros, como Dhun nnun al Misri
en Egipto, Abu Sa id al Jarraz en Mesopotamia y Abu Bakr al Wasiti
en Iran. Estos sufiyya, por mencionar algunos, y sus discipulos fueron
reflexionando sobre las virtudes interiores que habia de manejar, los
organos especificos que daban sentido a los rezos, a la meditacion, y a
la danza, de esta manera el corazon, espejo del espiritu, se relacionaba
con el cerebro reflejo del alma.

A este proceso de busqueda interior, comenzando con el propio
cuerpo, se le llamo “aventura espiritual”, en especial porque estos
maestros al contemplar el cuerpo se fueron adentrando a él como si
fuese una cebolla, y entrelazaron cada sensacién, instinto, sistema, y
organos con D/os, es decir, percibieron la sensacién que cada uno
mostraba al rezar, danzar o escuchar musica fundamentada en el
encuentro con lo divino.

Este camino tenia como centro la purificaciéon del alma.

Al encaminarse hacia esta purificacion, el mistico comprendia a D/os
no sélo como el ser a quien pretendia encontrar o buscar, sino que se
daba cuenta que esa necesidad de busqueda y de verdad era una
manifestacién de D/os. Esta forma de encuentro en donde se entendio
que D/os es tanto el acto como el accidente, dio pie a la renovacion
del misticismo ortodoxo en el afio 276 d.H/889 d.C.

Este camino de renovacion en donde se comenzé a dar mayor
importancia a la relacion entre D/os y el cuerpo se le dio el nombre de
At -tasawwuf al-julugi, 0“misticismo de conducta ética”, llamado asi por
Lisan ad-Din ibn al Jatib, erudito de Andalucia en el 777d.H/1375 d.C.

13

DIVERSOS TIPOS DE PERCEPCION

En Irédn en el curso del siglo IV dH/X d.C, el mistico al-Hallay se
proclamé en contra de la frialdad con la cual el creyente se relacionaba
con el Coran, con D/os y sobre todo con la forma de encontrarse con El,
ante ello, critico el sufismo que, a su parecer, habia caido en la ortodoxia,
alejandose de Allah para satisfacer las necesidades del hombre. Para él,
D/os esta en todo, incluso aseguraba que en cada célula del ser humano
estaba impregnada parte de la revelacion divina, D/os impregna todo
porque es <~ Hub-amor, cuya raiz la comparte con la voz semilla, dando
un significado profundo, donde esté D/os, crece un mundo, porque en su
presencia todo nace, renace o muere para volver a nacer; esta forma tan
hermosa de percibir a D/os la describi6o a través de la poesia, por
ejemplo:

Tu espiritu se mezcla a mi espiritu / Como el dmbar al almizcle oloroso / Si
una cosa Te toca, ella me toca / Porque Tt eres yo inseparablemente.

Cuando el enamorado alcanza la perfeccion en el amor /'Y se abstiene de

Invocarlo bajo el dominio de la invocacion / Entonces contempla la verdad de
aquello con que el amor le rindio testimonio. / Blasfemia, la plegaria de los amantes.

Dos en mi vigilan, testigos de Su amor /'Y dos en mi atestiguan que Tt me
ves / En lo mds profundo de mi, no hay pensamiento sino para Ti /'Y mi lengua no
dice mds que Tu amor / Si yo quiero el oriente, Tt eres el oriente del oriente / Y si
quiero el occidente, Tu estds justo delante de mis ojos / Si quiero un en-lo-alto, Tu
eres el en-lo alto del en-lo-alto /'Y si yo quiero un en-lo-bajo, Tt eres todo espacio /
Tt eres el lugar de todo, o mds bien su no lugar /'Y Tu estds, imperecedero, en el
todo de todo / En mi corazdn, mi alma, mi conciencia mi pensamiento, /

La alternancia de mis respiros y el nudo de mi intimo.

Esta forma de percibir a D/os lo condujo a la muerte en el 310 d. H/922
d. C en Bagdad, provocando que a partir del siglo [V-V d. H se llevard un
analisis de la doctrina sufl, surgiendo diversos libros en donde se definia
de manera armonica y equilibrada el camino hacia la “ciencia interior”.
Ante esto se puede considerar a Al-Hallay uno de los mé&s grandes
misticos sufis y a al-Yunayd el primero en crear una genealogia de los
maestros misticos.



Este desarrollo y dedicacion de crear una armonia en las practicas del
sufismo, dio origen a la regla, “un discipulo, un Unico Z= shayj,

maestro o anciano, llamado _ pir por los persas”, eliminado la
educacion anterior en donde un discipulo llegaba a tener hasta 20
maestros.

Estos cambios fueron produciendo un sufismo llamado postcléasico, el
cual tenfa como fundamento valorar las experiencias extrasensoriales,
las cuales a partir de las ensefianzas de Muhammad al-Gazali fallecido
en el 505 d. H/1111 d. C, acercaban al profetismo, dando un sentido
mistico y profético a la religion a partir de las experiencias interiores y
visionarias, las cuales estaban relegadas y en ocasiones negadas por
el sufismo clasico. A partir de este siglo, los maestros comenzaron a
estudiar los suefios de los discipulos, creando un profundo sistema de
interpretacion. Aunado a ello, surge la filosofia de la llama divina,
influenciada por el pensamiento shi7 y el gnosticismo. Para este
periodo del sufismo , D/os crea un camino recto para que el hombre
regrese a su origen, y este se encuentra en un arbol asimétricamente
puesto en una rama que ayuda a subir o lleva a las profundidades,
siendo el punto de partida el encuentro interior hacia la perfeccién
humana, por ello, en el 587 d. H /1191, Yahya as Suhrawardi
manifesté que D/os al ser la luz absoluta, también es oscuridad,
otorgando la ishrag, es decir, la iluminacion espiritual la cual llega de
arriba hacia abajo, o de los lados, pero nunca de abajo hacia arriba.
Esta forma de percibir a D/os, se entrelaza con la profundidad del
misticismo judio y cristiano. Un siglo después ibn al-Arabi definié a
esta luz como la manifestacion del ser unido a D/os.

Para el siglo VII d.H/XIII d.C, el sufismo acept¢ la veneracion hacia a
los jeques, permitid el matrimonio, y la pobreza tomo el sentido de
pobreza espiritual, es decir, si la riqueza no te corrompe y se utiliza en
beneficio del préjimo y la comunidad, no dafia. Esto dio pie a la
construcciéon de conventos, los cuales se convertian en propiedades
del sheyj, quienes los adquirian a través de donaciones de personas
ricas.

14

Los conventos, de manera similar a los monasterios cristianos se
convertian en la casa de reposo después de la muerte, ya que, para
muchos de estos sufies, la persona muerta se convertia en un amigo de
D/os, capaz de hablar con El para ayudar a la persona viva, se podria
decir que es una manera similar al origen de la creacién de los santos
cristianos, quienes se convertian en ejemplos de vida. Es de resaltar que
en su origen y principio la teologia cristiana no acepta la adoracién ni la
veneracion de los santos, sino que esta se ha derivado y tomado fuerza a
partir de la religiosidad popular entrelazada a los usos y costumbres de
los pueblos antiguos.

Seminarios

Los lugares de estudio llamados Tara ig o Tariga en singular, ayudaban a
que los discipulos conocieran a profundidad las ensefianzas de los
maestros o jeques, pero sobre todo a organizarse para ayudar a la
comunidad en diversos sentidos. Para poder formar parte de estas el
principiante debia jurar lealtad no sélo al jeque sino a toda la familia del
precursor, como se percibe en los Mawlawiyya, de Anatolia, sin embargo,
a pesar de esto, las ensefianzas cambiaban conforme morian los maestros
y los iban sucediendo, provocando la divisién de las comunidades y con
ello sismas, como lo fue en el 1500 en la comunidad Ardabiliyya, la cual
al rebelarse tomando un caréacter shi%, transformé las diasporas, las
cuales como consecuencia de la distancia principalmente en Africa del
norte dio pie a la creacién de tribus de marabut o murabati, es decir, de
santos o eremitas.

La vida en estos seminarios, escuelas o tara’ig tenia procesos de
iniciacion; se cortaba el cabello y se daba una investidura de lana,
stmbolo de los faquires, de los pobres de espirity, y se dejaba en claro: el
tipo de alimentacion durante los 40 dias de retiro, las condiciones para la
creacién y 1 uso de la musica, el significado de la danza y las opciones de
un trabajo digno.



La comunidad de los Rifa Gyya en el siglo VII d.H/XIII d. C., desarrollaron
una forma de oracién, similar a las manifestaciones religiosas del
cristianismo y del hinduismo, en donde se componian oraciones y letanias
para ser repetidas durante todo el dia. Algo unfa a todas estas escuelas, y
esto era el sentido de la paz, los sufies de cualquier tarig ‘a tenian en claro
que su deber era la promulgacién de la paz y la misericordia, a través del

_S3 Dhikr, o recuerdo de D/os, que lleva a pronunciarlo e invocarlo a lo

largo de todo el dia yla & sama o escucha de musica, la cual conduce
a recodar e invocar a Allah a través de la danza al escuchar, siendo el mas

popular el movimiento de b das pall S Mawlana Yalal ad-din -i
Rumi, muerto en el 672d.H/1273 d.C.

Esta union ritmica entre el cuerpo, el espiritu y los sentidos, que conlleva la
union de la Palabra, la Escucha y el Silencioe, se convirtio en un rito sagrado
de alabanza de D/os, develandose una experiencia que tiene como punto
central la armonia interior, sin embargo, esta armonia en algunas escuelas
cay6 en el exceso, y se pretendio la busqueda de milagros, siendo uno de
ellos la escuela de los Rifa iyya mencionados anteriormente.

Retorno a la Religién décil

Conforme pasaron los afios, el sufismo se llend de rituales a los cuales se
les dio una importancia mayor que al sentido propio de la comunicacién
con D/os, ante esto, entre los siglos VII-VIII d. H/ XIII-XIV d.C., Ibn Ata
"Alah as Sikandari en Egipto y noventa afios después Ibn "Abbadar-Rundi
en Marruecos, pidieron el abandono de la isqat at tadbir, es decir, de
cualquier tipo de organizacion de vida, ya que esto dafiaba el encuentro con
el islam, a la cual nombraban religién décil.

Dentro de las escuelas de enfoque dogmatico Ibn Taymiyya e Ibn Qayyim
al-Yawziyya, trataron de purificar el sufismo de las practicas religiosas que
cayeran en religiosidad, y en el interior de las escuelas reformistas Ibn
Taymiyya, rechazo el sufismo y proclamé que no habia sido desarrollado
por el profeta, sin embargo, nunca lo condeno, ya que veia la espiritualidad
que provocaba en el interior, pero si renegaba del éxtasis, punto sublime de
cualquier tariq ‘a sufi.

15

Este sabio, enfatizaba sus ensefianzas en recordar que, a diferencia del
cristianismo, el cual, mostraba una veneracién hacia Jesus, el islam debia por
orden del propio profeta separar a Muhammad de Allah, el profeta siempre
repitié que él era un ser humano corriente, los cristianos rezaban a Jesus, en
contraparte el musulmén de manera similar al judio s6lo debe rezar a Allah,
y esto que parecia perderse, era lo que este sabio intentaba retornar.

Ante esto, hubo diversas respuestas siendo la mas interesante la que muestra
a Muhammad como realidad o como Luz, siendo el segundo primero y el
segundo Uultimo, esta visibn cosmogdnica tenia un sentido paralelo al
significante que se le dio a Jesus en el Evangelio de san Juan, nombrado
Logos, la palabra, que se encuentra inmediatamente al lado de D/os. Es asi
como tomo suma importancia lo sefialado en la Sura XXXIII, 56 en donde
se menciona la necesidad de repetir la bendicion del profeta as-salat ‘ala n-
nabi, la cual tomaba una importancia paralela a Dhikr.

Incluso, existe una coleccion llamada Dala il al jayrat, de al Yazuli, del siglo
IX d.H/XV d.C, en donde habitan frases repetitivas para alcanzar al Profeta;
en Egipto, especialmente en el Cairo se crearon sesiones para recitar estas
alabanzas durante toda una noche, por lo que eran nombradas mahya, es
decir, vigilia. En Medina, se le nombraba con mayor intensidad,
especialmente por dos razones, porque ahi estd enterrado el Profeta y por
ser el origen de las leyes de la escuela, maliki. Mientras esto sucedia en
oriente, en occidente los descendientes del profeta llamados “Alidas
fomentaron la importancia de la union entre el profeta y el creyente, incluso
para la orden Sanusiyya en el siglo XIII d.H/XIX d.C., la meta de la busqueda
religiosa del islam es la union con el profeta, acto que contradice las palabras
y ensefianzas de Muhammad.

En el 1200 en Mesopotamia se crearon fiestas en su honor y fueron llamadas
mawalid o mawlid, estas celebraciones se volverian con el tiempo un culto.
Estas situaciones eran aceptadas y vividas en especial por el shi’ismo
duodecimano, quienes creen en toda autoridad de los descendientes de Alj,
es asi como para ellos esta ciencia interior camina de manera paralela a la
revelacion, por lo que los califas y maestros son amigos de D/os, por lo tanto,
son considerados santos, sin embargo, existe una conexién mas espiritual y
menos ritualista que une a ciertas escuelas shi itas con los sunnie.



Entre el Misticismo y el poder

La base de la esencia de los sufies es y ha sido la pobreza no sélo espiritual
sino material, la cual no significa vivir mendigando, sino vivir con lo justo,
con recato, sin embargo, se conoce que muchas escuelas sufies tenian
comunicacién con Reyes, a quienes se acercaban para poder a través de la
espiritualidad hacerlos conscientes de las carencias y necesidades de los
pueblos, este trabajo espiritual consistia en gran parte en la gran Yihad o
Guerra Santa o interior, la cual tenia como fundamento el encuentro con la
verdad desde el uno mismo. Esta forma de pensar, a muchos militares y
politicos en ciudades como Mosul, Alejandria y el Cairo, en donde la
espiritualidad se convertia en un punto fundamental para desarrollar y actuar
con justicia.

Sectas

En Marruecos surgieron los hamadisha, cuyos rituales estan influenciados por
los zares egipcios, y los buris de Tunez, se caracterizan por desarrollar
estados de éxtasis, ademas de curar a los enfermos al liberar y obstruir el
paso a los espiritus, se considera una comunidad de “exorcistas”, por
llamarlo de cierta manera, vinculada al islam Unicamente porque toman las
ensefianzas del profeta y otros conceptos, y unida al sufismo por el uso de la
musica para entrar en éxtasis. Estas comunidades se han infiltrado en el norte
de Africa, en donde existen los haddawa quienes veneran a Ibn Masihis
muerto en el 622 dH/1225 d.C, consideran sagrados a los gatos o mashish
(gato en beréber), estos hombres son vagabundos, usan estupefacientes y
veneran a una enorme pipa, la cual pronuncian fue de Ibn Mashish. Su
excesiva confianza en D/os es llamada Tawakkul, caminan sin un sendero
fijo, recitando suras del Coran.

Los derviches itinerantes llamados Qalandariyya, 428 cuyo origen data del
siglo V/XI, estaban entrelazados con los malamatiyya 4«3 del siglo III
d.H/IX d. C, y basaban su doctrina en eliminar cualquier tipo de exageracién
devocional para exaltar la religion, tomando en la actitud la parte contraria,
es decir, mostraban las carencias para combatir el ego, la vanidad, la
soberbia, y sobre todo para no hacer de las obras de caridad un chantaje o
trueque ante D/os, con esto querian mostrar que el amor a D/os es lo que
debe llevar al ser humano a comportarse adecuadamente y no el miedo al
infierno o el premio por el paraiso.

16

Otras “sectas” surgidas en Egipto, Anatolia e Irdn fueron, los
galandariyya del cilicio o yuwalagiyya, nombrada asi a causa de la
aspereza de sus vestimentas; se rapaban la barba y las cejas. En Pakistan
surgieron los yalaliyan, y en Irén los Jaksar, quienes usaban una tonsura,
similar a los monjes capuchinos.

Los Kurdos influenciados por la practica sufi, dieron origen al yaresalismo

Olok Ahli Hagg u Hombres de Dios o Adoradores de la verdad,
mejor conocidos como Ali-allahi o adoradores de Ali; esta comunidad se
fundamentaba en el estudio y la practica de la Shari‘at, considerdndose
shi‘itas duodecimanos, bajo una doctrina sufi, armonizando la Tarigat o
vida interior con la creencia en seres espirituales a quienes consideraban
manifestaciones de divinas.

Junto a ellos surgieron los yazidiyya o seguidores de Yazid, al norte de
Mesopotamia. Para estos grupos tanto Ali como Yazid, son
considerados angeles. Estos grupos sumergidos por completo en los
usos y costumbres antiguos perdieron por completo la base y sentido del
islam. El segundo grupo no se considera musulman, incluso es
considerado como una comunidad “oscura”, porque, al mezclar sus
origenes antiguos de tribus con el sufismo, creen que el demonio es un
prototipo de perfeccion, por haberse negado a prosternarse ante Adan.




El Sufismo, la Palabra y el Silencio

El sufismo como forma de vida fundamentada en la espiritualidad tiene como
principio dedicarse en todos los aspectos de la vida a Allah, estos principios
se recolectaron en diversos libros llamados hikayat o hikaya, en ellos se
resguardaba la vida, acontecimientos y dichos de los grandes maestros sufies,
es de recordar que Abu turab an Najshabi, llamaba a este resguardo de
sabiduria, “los auxiliares de D/os”, porque su sabiduria ofrece fortaleza al
corazon.

A partir del siglo III dH/IX d.C surgieron un sinfin de tratados sufies sobre
puntos fundamentales del misticismo en &rabe y persa principalmente, asi
como recopilaciones realizadas por los discipulos de los grandes maestros,
quienes como los derviches de Simmani, resguardaban sus palabras en un
maymu ‘a, o un cuaderno de notas.

Una caracteristica hermosa de las ensefianzas sufies es su amor hacia la
poesia, entretejida con la musica, siendo los escritos de Ibn al-Farid y de
Abu’lHasan ash Shushtari, los mas emblematicos al hacer del Hub, un amor
mistico en relacién al profeta, un estilo cercano al Cantar de los Cantares del
Tanaj judio. Ibn al Farid escribio:

Nadie habla
a menos que su discurso sea el mio
nadie ve
sino por la mirada de mis ojos.

Nadie escucha
sino es por mi oido
nadie agarra
sino por mi poder y mi fuerza.

Nadie
habla, ve y oye
en toda la creacion
sino yo.

17

En el mundo compuesto,
he aparecido en lo mas profundo

cada forma y figura
adornandolos con belleza.

Mientras que en cada sentido sutil
no se revela por mi apariencia visible,
fui concebido y formado
pero sin la forma de un cuerpo.

Sin embargo, en lo que el espiritu ve
clarividentemente,
fui enrarecido,
oculto de este sentido sutil confinado.

En la misericordia de la expansion,
todo en mi es un deseo
que se expande ampliamente
las esperanzas de la humanidad,

mientras que en el temor de la contraccion
todo en mi es asombro;
dondequiera que ponga mi mirada,
me siento honrado.

Al unir ambos atributos
todo yo es proximidad;
ven, acércate
a mi belleza interior.

Porque en el lugar final de "en"
aun encontré conmigo
mi majestuosidad de testigo
que surge de mi naturaleza perfecta,

Y donde no hay "en",
todavia fui testigo dentro de mi
la belleza de mi existencia
sin un ojo para ver.



Y Abu ‘1 Hasan ash-Shushtari trazo:

Te has manifestado sin ocultarte a nadie,
pero Te has ocultado y a nadie te has mostrado.
Eres el Unico, absolutamente Solo.

Uno, no hay otro que Te reconozca.

Soy una maravilla para quien me contempla
Soy el amante y el amado, no hay otro mds que yo

Como podemos observar, el sufismo en un sendero hacia D/os que
no solo recorre los siete lenguajes, sino hace de de ellos una morada,
una mezquita interior, la cual va creando una luz circular semejante a
las siete vueltas alrededor de la Ka‘aba, siete vueltas hacia Safa y
Marwa. El sufismo es una forma de vida que hace de cada dia un
desierto, y de la existencia un eterno peregrinaje hacia el Firdaus, si
hacia este estado sublime del Paraiso.

Martha Leticia Martinez de Leén... %}M’@ O}a 4 ) ®

18

Bibliografia

Corbin, Henry, L’homme de lumiére dans le soufisme iranien,
Paris, 1971.

Anawati, G.C y Gardet, Louis, Mystique Musulmane, Paris, 1961.
Nicholson, reynold Alleyne, Studies in Islamic Mysticism,
Cambridge, 1967.

Nwyia, Pual, exegese coranique et langage mystique, Beirut, 1970
El sufismo el corazén del islam, Shaij Kaled Bentounés, Ediciones
Obelisco Espafia, 2011,




Los animales en la vida de un musulmén
Dpl. Medicina Interna Dra. Adriana Yael Al-Rashid Reyes

Bismi Al-lah tawakkaltu ald Al-lah, wa la haula wa la gwata illa bi Al-lah. En
el nombre de Al-lah, en el confi y no hay poder ni capacidad excepto
por Al-lah.

Estas palabras repito mientras salgo de casa y me despido de los que
atesoro en mi hogar, de ellos que han pasado a formar parte de mi nucleo
familiar, de mi hogar, mientras sus ronroneos y miradas llenas de luz me
despiden, cruzando el pértico estan esas naricitas humedas, moviendo la
cola, vibrando de alegria, llenando de paz mi alrededor, me marcho
dejandolos atrds, sabiendo que esperaran mi retorno con el mismo
entusiasmo y emocion de ayer, de antier y de dias pasados....en mi andar
diario paso a un lado de un perro enfermo, sucio, desnutrido, la frustracion
y tristeza me invade , me pregunto si ese animal alguna vez habia tenido
un hogar y si en ese hogar aun pensarian en él, sera que aquel que ha
dejado a un animal a su suerte pensaria en lo que es estar en esa situacion,
con hambre, frio, sed, con miedo, aprisionado en una libertad de una
sociedad que lo ha dejado a su suerte, sus tristes y suplicantes ojos me
siguen, mientras lucho con el impulso de levantarlo y llevarlo conmigo,
me detengo, le ofrezco agua y un pedazo de pan que llevo conmigo,
seguro que nadie es capaz de explicar jpor qué crimen ha terminado en
esa situacion?, y asi como el, muchos mas a lo largo del camino. Tal vez
solo un colega amante de los animales podria entender realmente lo que
siento. La importancia de la bondad con los animales es algo que cada
musulman debe entender como parte de su forma de vida y de todo aquel
musulmén o no musulméan que coexiste en este planeta.

La misericordia del islam se extiende no solo a los seres humanos, sino
que alcanza a todas las criaturas vivientes. El islam prohibe la crueldad
con los animales. Hace mil cuatrocientos afios, mucho antes que el
moderno movimiento por los derechos de los animales comenzara con la
publicacién del libro de Peter Singer “Liberacién Animal”, en 1975, el
islam solicitd bondad hacia los animales y jla crueldad con ellos fue
estipulada como una razon suficiente para que una persona mereciese el
Infiernol

19

Asi mismo recordando que no solo los animales de compafifa deben de
gozar de nuestro buen trato y respeto, sino también aquellos que nos
proveen el sustento y alimento en nuestro dia a dia, sin olvidar que cada
criatura viva esta cumpliendo con el propésito que Al-lah ha designado
para él.

Este es un asunto tan importante, tanto que uno puede ganarse el Yannah
(paraiso) o el Yahanam (infierno) a causa de su trato hacia los animales,
hacia cualquier ser vivo. El maltrato es considerado un pecado mayor en
el islam, tal como se explica en el libro "Los pecados mayores” del Iman
Muhammad Ibn Abdul Wahhab (que Al-lah le dé su perdédn), y es que un
musulmén es responsable por su trato a los animales, porque un animal
maltratado testificard en contra del que haya abusado de él, en el dia del
juicio final.

El profeta Muhammad (SWS) en su infinita sabiduria inculco a sus
seguidores el respeto y la compasién por cualquier forma de vida. Asf que
el profeta (SWS) una vez dijo "Con todo aquel que se apiade, aunque sea
de un pajarillo y le salve la vida, Al-lah serd misericordioso el dia del
juicio” y una forma de caridad era evitar el sufrimiento de los animales y
cualquier tipo de crueldad contra ellos.

Lamentablemente hoy en dia, en la sociedad actual no existe un animal
doméstico més maltratado que el perro, seguido del gato. Desde el afio
2000, la Humane Society de los Estados Unidos, ha hecho estudios de la
crueldad hacia los animales para recopilar informacién y elaborar un
diagnéstico de la situacién. Un informe del afio 2017, basado en el andlisis
de 1373 casos de crueldad hacia los animales, reporto que unas 1682
personas estaban involucradas en los hechos. De todos los casos
reportados, un 57% eran dafios causados intencionalmente a los
animales, mientras que un 43% eran casos extremos de negligencia
(descuido). El reporte incluye casos de peleas animales de perros y de
gallos, principalmente).



A pesar de que un musulman no debe mantener a un perro dentro de casa
ya que el profeta (SWS) dijo que los angeles no entran a un hogar donde hay
un perro (narrado por Al-Bujari y Muslim), esto no significa que un perro
deba ser despreciado o maltratado, descuidarlo o abandonarlo o matarlo. La
utilidad de esta criatura de Al-lah es indiscutible, ya que ningun otro animal
puede competir con él en su lealtad, en sus habilidades como guardién,
como protector, cazador, guia, rescatista y tantos adjetivos y cualidades que
posee, que los describen como un animal de resistencia y ayuda al ser
humano.

En la Sura "La Cueva’, el Sagrado Coréan relata la historia de dos jovenes
que tenian fe y confianza en Al-lah, quienes se refugiaron en una cueva,
huyendo de la persecucién y violencia de los incrédulos, esa gente virtuosa
trafa un perro con ellos, y el hecho de que Al-lah mencione al perro y lo
cuenta entre ellos, indica que esta permitido que los perros vivan y convivan
con las personas.

En el caso de los gatos, éstos eran muy comunes en la época del profeta
(SWS) siendo este uno de sus animales preferidos. Asi tenemos en cuenta
un hadiz del mensajero (SWS) (narrado por Al-Bujari y Muslim) con
respecto a una mujer que encerré a un gato, negandose a alimentarlo y no
lo liberd para que pudiera alimentarse por si mismo, a lo que el mensajero
de Al-lah (SWS) dijo, que como castigo ella serfa introducida en el Yahanam
(infierno) y en el Quiyamah (dia del juicio) se le dird "t no alimentaste a aquel
gato, ni le diste de beber, no le diste libertad para que buscara su sustento,
por lo que ti lo has maltratado y le has provocado enfermedad y la muerte”.

El profeta Muhammad (SWS) ademds de amar a los gatos, dijo que todos
los actos de caridad y bondad que fueran dirigidos a cualquier criatura
merecian una recompensa.

“Si, existe recompensa para aquel que tiene benevolencia hacia toda criatura
viva“, eso dijo el profeta (SWS) cuédndo se le pregunt¢ si existia alguna
recompensa de Al-lah por los actos de bondad hacia los animales (narrado
por Al-Bujari y Muslim). Debemos cuidar y amar a los animales, profesar las
ensefianzas del profeta Muhammad ‘SWS’ y tomar su vida como ejemplo a
seguir, el mensajero de Al-lah, estaria satisfecho y complacido de que su
mensaje ha sido transmitido a todos sus seguidores, que la bondad hacia los
animales, sabiendo que Al-lah considera tales acciones realizadas por su
causa como dignas de la recompensa del Yannah (paraiso).

20

Asimismo, son abundantes las Suras y Aleyas que hablan de los animales
y su trato hacia ellos en el Sagrado Coran.

Y asi sumergida en mis pensamientos, regreso a mi realidad tratando de
llevar en mi vida diaria las ensefianzas de profeta (SWS), para con los
mios, para con los que me rodean.

Y mientras reflexiono acerca de las Suras y las ensefianzas del profeta
(SWS) recorro los pasillos del supermercado, en busca de la came que
prepararemos para nuestra esperada fiesta del Al -Adha. El Eid Al-Adha
es una de las festividades méas importantes en el islam. El cual se celebra
en conmemoracion del pasaje del Cordn en el que se cuenta la historia
de Abraham dispuesto a sacrificar a su hijo Ismael en obediencia a Al-ldh.
Al-ldh intercede y le proporciona a Abraham un cordero para que
sacrifique a este en su lugar.

Hoy en dia, la carne de los animales sacrificados durante las festividades
del Eid Al-Adha es donada a las familias mas necesitadas en todo el
mundo musulman, asi como forma parte del alimento de la festividad.

El sacrificio de los animales de abasto o de consumo también debe ser
tratado con respeto y compasion. En el islam no se permite hacer suftir
a los animales de ninguna forma. No se les puede marcar con hierros, ni
matarlos sin ninguna razén. Y Al-lah creo¢ todo ser vivo a partir de agua;
y de ellos unos caminan arrastrandose sobre su vientre, otros sobre dos
patas y otros sobre cuatro; Al-lah crea lo que quiere, es cierto que Al-lah
tiene poder sobre todas las cosas” (Sura de la Luz).

“Y cre¢ a los ganados, de los cuales ustedes obtienen abrigos y otros
beneficios y también de ellos se alimentan. Ustedes se regocijan cuando
los arrean por la tarde y cuando los llevan a pastar por la mafiana. Llevan
sus cargas a lugares que ustedes no podrian llegar sino con mucha
dificultad. Por cierto, que nuestro Sefior es Compasivo, Misericordioso.
Y [creo] los corceles, las mulas, los asnos como montura y para que se
luzcan con ellos. Y cred muchas otras cosas que no conocen’ (Sura de
las Abejas).



El islam establece normas para el degiello de los animales para
alimento, insiste en que la manera debe ser lo menos dolorosa posible
para el animal. El islam estipula que los instrumentos no sean afilados
frente al animal, también prohibe matar un animal frente a otro, asi
como a las mascotas o animales de granja se les provea el alimento
apropiado, agua y lugar adecuado para vivir. En una ocasion el Profeta
(SWS) vio un camello consumido por el hambre, y dijo: “Ten temor de
Dios con respecto a estos animales que no pueden pedir. Si los utilizas,
tratalos adecuadamente (alimentandolos), y si los comes, tratalos
adecuadamente (engordédndolos y haciendo que estén saludables) -
(narrado por Abu Dawud).

Un animal no debe ser torturado. En una ocasion el Profeta (SWS) vio
a un animal con una marca en su cara. El dijo: ~ ;No te has enterado de
que he maldecido al que marca a los animales en sus caras o les pega?
“El mensajero de Al-lah aconsej6 a su esposa que tratara
bondadosamente a un camello indisciplinado en el que iba. El Profeta
prohibi6 hacer que los animales se peleen entre ellos por puro
entretenimiento.

El islam prohibe utilizar animales o pajaros como blanco para practicar
tiro. Cuando Ibn Umar, uno de los comparfieros del Profeta Muhammad
vio unas personas practicando tiro con arco y flecha con una gallina
como blanco, dijo: “El Profeta ha maldecido a cualquiera que haga de
algo viviente blanco (para su practica).”

El Profeta Muhammad también dijo: “Quien mate a un pajaro u otro
animal sin su debido derecho, Dios preguntara por €l” Se dijo: ~ ;Oh
Mensajero de Dios! ;jCuél es el debido derecho? " El respondio: ~ jMatar
para comer... y no sacar su cabeza, y tirarla! * (narrado por Targhib)

Separar animales recién nacidos de sus madres no esta permitido en el
islam, Estd prohibido mutilar cualquier animal cortdndole las orejas,
ufias u otras partes del cuerpo, un animal enfermo bajo nuestro cuidado
debe ser tratado adecuadamente.

21

A través de estas reglas y normas con respecto a los animales, el
musulmén comprende que las criaturas no deben ser utilizadas ni
abusadas por nuestro gusto o deseo, sino que, como los seres humanos,
tienen derechos que deben ser respetados para asegurar la justicia del
islam para todos los habitantes de la tierra.

Actualmente el organismo regulador es La Organizacion Mundial de
Sanidad Animal (OIE, por sus siglas en inglés), “desde hace unos afios
en lo que respecta al trato que se debe dar a los animales que seran
utilizados para el consumo humano, ha establecido un “codigo de
conducta” para sumanejo, el cual aplica el concepto de bienestar animal
como norma de respeto y buen trato que se les debe de dar durante el
proceso que comprende desde que son embarcados en camiones para
los rastros hasta su llegada a los mismos, desembarque y periodo de
espera’ .

La tradicion isldmica alienta, en gran medida, el sacrificio de animales
en condiciones decentes. Por ejemplo, Sahih Muslim (Libro 21, capitulo
11, numero 4810) registra al profeta Muhammad (SWS) diciendo:
“Verdaderamente, Al-ldh ha impuesto la bondad en todo, por ello
cuando mates, hazlo convenientemente y, cuando sacrifiques, sacrifica
de manera correcta. Afila entonces tu cuchillo y permite que el animal
muera sin sufrimiento”.

Permitdmonos reflexionar sobre este tema y tomemos cuidado de
nuestros deberes y obligaciones hacia las criaturas de Al-lah, las cuales
El ha creado y puesto en la tierra para nuestro uso y no para nuestro
abuso (sea cual fuere) ...

A pesar de que siempre se ha repudiado el maltrato hacia los animales,
es fecha que aun no se tiene la conciencia de conservacion, respeto y
benevolencia hacia cualquier ser vivo, en las ultimas décadas se ha
intentado generar un movimiento en defensa de los animales, la cual se
basa en un principio de tolerancia y respeto hacia la vida humana como
no humana.



El abuso de los animales llega a ser comparable a la opresion y violencia
de algunos grupos de poder sobre otros, o sobre mas débiles, por lo que
cualquier acto de intolerancia y crueldad debe ser repudiado.

En el caso del maltrato animal, por el solo hecho de que los animales
no pueden expresarse COmo nNOSOtros, por lo que es necesario
interpretar su sufrimiento, sus necesidades y de esta manera poder
protegerlos. “Ser la voz de los que no tienen voz"

A través de estas lineas invito a todo aquel (musulmén y no musulmén)
a crear una mayor conciencia sobre nuestro trato hacia cualquier
criatura viva y una exhortacién de un alto al maltrato animal, como una
forma humanista de ser condescendientes con el don de la vida y de dar
voz a los que lo necesitan, para contribuir a un mundo mejor.

“Un buen acto hacia un animal es tan meritorio como un buen acto hacia
un ser humano, a su vez, un acto de crueldad hacia los animales es tan
reprensible como un acto de crueldad hacia un hombre™.

22

MVZ Dpl. Medicina Interna Dra. Adriana Yael Al-Rashid Reyes

Texto dedicado a Erika Sonia Belman Romero
(1979-2021)

En mi corazén siempre




23

Hiyama, la medicina profética
Imén Al Warda Ortiz

Hace méas de mil 400 afios, cuando Muhammad (SAW) recibié la
revelacién, La Meca estaba hundida en una época de injusticia e
ignorancia, con el florecimiento del islam también vino el desarrollo de
muchas ciencias como la astrologia, la filosofia y la medicina.

Mientras Europa estaba hundida en el oscurantismo de la época
medieval, el mundo &rabe estaba floreciendo.

De acuerdo con una investigacién realizada por académicos de la
Universidad de Jaén (Espafia), la medicina 4rabe fue un punto de unién
entre la sabiduria del mundo clésico y la medicina del Renacimiento. Los
antiguos textos clésicos, perdidos para los médicos occidentales, eran
conocidos y fueron transmitidos por los &rabes. Hunayn ibn Ishag,
meédico y traductor, fue uno de estos médicos, particularmente célebre
por sus traducciones de Galeno.

Chinos y arabes se atribuyen el origen de la Hiyama, lo cierto es que
ambas culturas lo practican hasta el dia de hoy, teniéndola como parte de
la sanacién integral.

En todos los tiempos ha existido la medicina profética y la Hiyama es una
de ellas. Su origen esta en la palabra "haym" que significa "chupar" o
"succionar”, es el proceso de extraccion de sangre en puntos especificos
del cuerpo, usado y recomendado por nuestro profeta Muhammad
(SAW). "De hecho, el mejor de los recursos que tienen es la hiyama"
(Sahih al-Bujari 5371). "En la noche de al’Israa, el profeta no pasé por un
angel excepto que este le dijera oh, Muhammad (SAW) ordena a tu
ummah la hiyama" (Sahih Sunan Tirmidhi 3479).

La Hiyama es una medicina para todos los tiempos y para todos los
pueblos que trae beneficios para la salud de las personas de todas las
edades, sin embargo, es una medicina que necesita del conocimiento de
la fisiologia y la anatomia del cuerpo humano para que al hacerla sea
eficaz y en verdad traiga la sanacion esperada.



En este tiempo la Hiyama ha resurgido con mucha mas fuerza y no solo
en oriente sino en occidente, con la apertura de la consciencia en que el
cuerpo y el alma estan conectados y toda enfermedad fisica tiene un
origen emocional: Para sanar el alma sanamos el cuerpo y viceversa.

El profeta (SAW) dijo: "Para cada enfermedad hay una cura, por lo que, si
el medicamento encuentra la enfermedad, se curara por la voluntad del
altisimo". Por lo tanto, la Hiyama es un procedimiento que debe hacerse
en dias especificos del mes lunar y en puntos especificos del cuerpo
humano. Puede ser en una succién seca o una extraccion mojada, esta
ultima es la mé&s recomendable pues al extraer la sangre perjudicial a
través de pequefias incisiones en la piel, podemos lograr que ese cuerpo
encuentre la sanacion a su padecimiento.

Hay dias recomendados como los 17, 19 o 21 del mes lunar. Al revivir y
practicar esta tradicion profética, también recibimos recompensa.
La Hiyama en la comunidad musulmana en México es desde extrafia
hasta desconocida pues los conversos al islam no se encuentran
familiarizados con el procedimiento.

Esta técnica que en Occidente se conoce como "Sangria con ventosas" ha
sido un éxito en la medicina holistica y cada dia hay mas musulmanes que
quieren regresar a sanar con medicina alternativa, en mi opinién a la
hiyama no se le ha dado el prestigio que merece y muchos no la
reconocen como una verdadera ciencia. Si bien la hiyama es una de las
mejores medicinas en el mundo, si se requiere que la persona que provee
el servicio se haya formado debidamente, para evitar efectos secundarios
y/0 que se realice sin material esterilizado ni las condiciones apropiadas.

Uno de los efectos de la Hiyama es estimular la circulacion sanguinea,
favoreciendo la segregacion de endorfinas, analgésicos naturales para el
cuerpo, de manera que es un eficaz método para tratar el dolor. Ya que
esta trabaja con los meridianos (sistema nervioso), también podemos
lograr efectos mas profundos en érganos vitales del cuerpo, como cada
organo tiene vinculo con una emocién o sentimiento es asi como la
Hiyama puede tener efectos importantes en las enfermedades
psicosomaticas.

24




La depresion es una de las enfermedades de nuestra época que si
bien no todos la padecen si es un problema de salud publica. La
Hiyama es una de las mejores opciones para tratarla. También es
buena para casos de migrafia, problemas con el nervio ciatico,
hipertensién, problemas en la piel; tiene un efecto estético y
profundo sobre las vérices, la celulitis o el vitiligo por mencionar
algunos.

Para una sesion se requieren copas de vidrio que succionan con
calor agregado.

Como proveedora de salud la hiyama es para mi una medicina
eficaz y accesible, suelo tratar con ella a hombres y mujeres que
tienen infertilidad y al embarazo con sus padecimientos, incluso
he realizado hiyama a recién nacidos, esta es la historia de uno:
Unbebé nacido con ictericia (nivel alto de bilirrubina) fue atendido
en un hospital, los médicos probaron con bafios de sol, pero el
bebé no mejoraba, el color de su piel era amarillo canario. En el
hospital le dijeron a la madre que tenia que dejarlo para un
procedimiento médico, pero ella no quiso separarse de él asi que
recurrio a la Hiyama. A los tres dias de hacerle la Hiyama al bebé
comenzo a bajar su coloracion y a las dos semanas estaba
completamente normal, asi se pudo evitar una separacion entre
madre e hijo.

Viendo la demanda que tenemos sobre esta medicina y muchas
veces el desconocimiento de esta, he decidido hacer una
formacion para proveedores de salud que quieran implementar la
Hiyama como parte de sus servicios, esta formacion pretende
darle al proveedor una vision amplia de la medicina profética
islamica y la practica correcta de la misma.

25

Imén Al Warda Ortiz

Datos de contacto
7773056094



Islam y la Depresién.
Li.c. Psicologia Margarita Aguirre Macias

En el nombre de Allah el mds Misericordioso, el mds Compasivo,
Alabado sea Allah y que la paz y las bendiciones sean con el Profeta
Mohammed, su familia, comparieros y amigos, amén.

Como seres sociales que somos, tenemos la gran responsabilidad
de vivir cordialmente en compafila de quien nos rodea, de
sentirnos cémodos y satisfechos con nosotros mismos, de cuidar
nuestra salud mental, de acudir a ayuda profesional cuando sea
necesario, pero sobre todo que como musulmanes saber que se
tiene la mejor guia y que ésta ofrece en gran medida soluciones a
todos los problemas, ya que Allah (Dios) nos brinda en las dos
fuentes tanto Coran y Sunnah ejemplos para poder vivir y transitar
ésta vida de la mejor manera ofreciéndonos soluciones a cualquier
situacion y en éste caso particular el bienestar psicologico.

Actualmente estamos viviendo tiempos dificiles en todo el mundo
a causa del covid-19 pero cabe mencionar que éste virus solo vino
a “derramar la gota del vaso” ya que en todas las sociedades del
mundo se viven situaciones muy variadas que afectan la psique de
la sociedad y que el individuo en muchos de los casos no sabe
como lidiar con lo que le acontece en su caso muy particular, la
situacion aun es mas dificil en sociedades pobres trayendo como
consecuencia otros problemas sociales y todo esto ha generado en
diferentes grados signos depresivos en las personas, dadas estas
situaciones se observan diferentes causas como por ejemplo,
padecer la enfermedad y las secuelas que trae consigo, duelo por
perder familiares, amigos, vecinos, desempleo, reducciéon de
sueldos, aumento de trabajo en el hogar (padres de familia),
violencia, divorcios, etc.

26

La depresion no reconoce estatus econémico, raza, ni poder, ésta ha
sido nombrada: “la enfermedad del siglo” y si no se atiende a tiempo
puede terminar en suicidio. Sin embargo, se mantiene lejos del creyente.
“Si Dios te aflige con una con una desgracia, nadie excepto El podra
liberarte de ella” (Corén 6:17)

“Diles: Solo Dios los puede liberar de esas situaciones y de toda otra
afliccién” (Corén 6:64)

Se han observado casos en los que el individuo desafortunadamente no
cuenta con habilidades para detectar que esta transitando por una
depresion porque desconoce que su malestar es debido a ello y cuando
la identifica es porque los sintomas ya son muy evidentes, sin embrago
la depresidn la sufren mayormente las mujeres que los hombres, por las
emociones, el ciclo menstrual, el embarazo, el hogar, depresion
posparto etc. Y esto tiene su origen en los niveles de estrés de las
mujeres, pero los nifios no estan fuera, por esta razdon se presenta a
continuacién el cuadro sintomatolégico de la depresion como una guia
en la identificacion del sintoma en particular.

“A. Cinco (o mas) de los sintomas siguientes han estado
presentes durante el mismo periodo de dos semanas y
representan un cambio del funcionamiento previo; al menos
uno de los sintomas es (1) estado de animo deprimido o (2)
pérdida de interés o de placer.

Estado de &nimo deprimido la mayor parte del dia, casi todos
los dias, segun se desprende de la informacién subjetiva (p. €j.,
se siente triste, vacio, sin esperanza) o de la observacién por
parte de otras personas (p. €]., se le ve lloroso). (Nota: En nifios
y adolescentes, el estado de animo puede ser irritable.)



Disminucion importante del interés o el placer por todas o
casi todas las actividades la mayor parte del dia, casi todos
los dias (como se desprende de la informacion subjetiva o
de la observacion).

Pérdida importante de peso sin hacer dieta o aumento de
peso (p. )., modificacion de més del 5% del peso corporal
en un mes) o disminucién o aumento del apetito casi todos
los dias. (Nota: En los nifios, considerar el fracaso para el
aumento de peso esperado.)

Insomnio o hipersomnia casi todos los dias.

Agitacion o retraso psicomotor casi todos los dias
(observable por parte de otros; no simplemente la
sensacion subjetiva de inquietud o de enlentecimiento).

Fatiga o pérdida de energia casi todos los dias.
Sentimiento de inutilidad o culpabilidad excesiva o
inapropiada (que puede ser delirante) casi todos los dias
(no simplemente el autorreproche o culpa por estar
enfermo).

Disminucion de la capacidad para pensar o concentrarse,
o para tomar decisiones, casi todos los dias (a partir de la
informacion subjetiva o de la observacion por parte de
otras personas). Pensamientos de muerte recurrentes (no
s6lo miedo a morir), ideas suicidas recurrentes sin un plan
determinado, intento de suicidio o un plan especifico para
llevarlo a cabo.

27

B. Los sintomas causan malestar clinicamente significativo
o deterioro en lo social, laboral u otras dreas importantes
del funcionamiento.

C. El episodio no se puede atribuir a los efectos fisioldgicos
de una sustancia o de otra afeccion médica.

D. El episodio de depresion mayor no se explica mejor por
un trastorno esquizoafectivo, esquizofrenia, un trastorno
esquizofreniforme, trastorno delirante, u otro trastorno
especificado o no especificado del espectro de la
esquizofrenia y otros trastornos psicoticos.

E. Nunca ha habido un episodio maniaco o hipomaniaco”.
(Ortiz, Tallo, Margarita, 2019)

Ahora bien; ;Qué debo hacer si identifico méas de cinco sintomas del
cuadro sintomatoldgico de la depresion? Primero, saber que todo es una
prueba de Allah y que de esta manera se expian pecados. Allah dice:

“Los pondremos a prueba con algo de temor, hambre, pérdida de bienes
materiales, vidas y frutos, pero albricia a los pacientes. Aquellos que
cuando les alcanza una desgracia dicen: “De Dios provenimos, y a El
retornaremos para que nos juzgue por nuestras acciones”. A ellos su
Sefior bendecird con el perdén y la misericordia, y son los
[correctamente] guiados. (Coran 2:155-157).

Hadiz:

“Las adversidades continuarén afligiendo al creyente y a la creyente en
sus cuerpos, sus familias y propiedades, hasta que se encuentren con
Allah libres de todo pecado” (Tirmidhi).



Acciones para realizar para encontrar una cura islémica: tener la
creencia en el monotefsmo es la mejor cura ya que mientras se
tenga la fe en el Misericordioso se sentird siempre apoyo y paz en
el corazén. No alejarse de Allah, ya que el lazo que nos une a El
es la oracion.

“Busquen socorro en la paciencia y la oracion”. (Coran 2:45)
Cuando se sienta algun mal, por ejemplo: presionado, agobiado,
decepcionado, etc., correr a hacer la oracion, ésta le liberara de
esos malestares.

Es importante hacer suplica a Allah pues el acercarse a EL es
como un bélsamo y llorar con un corazéon sincero, se puede
realizar la siguiente suplica ensefiada por el Profeta, la paz y las
bendiciones de Dios sean con él:

“Al-lahuma, inni ‘abduka, ibnu ‘abdika, ibnu amatika, nasiati bi
iadika, madin fia qada’uka, as’aluka bikul-li ismin huwa laka,
sammaita bihi nafsaka, aw anzaltahu fi kitabika, aw ‘al-lamtahu
ahadan min jalgika, awista’zarta bihi fi ‘ilmil gaibi ‘indaka, an taj’al
Al Qurana rabi’a galbi, wa nura sadri, wa yala’a huzni, wa dhahaba
hammi”.

(jOh, Sefior, soy Tu siervo, hijo de Tu siervo y Tu sierva, mi
completo dominio estd en tus manos, he tratado de llevar a cabo
Tus érdenes, jtu decreto sobre mi es justo! Te suplico por todos
Tus nombres con los cuales Te has llamado a Ti mismo, o lo hayas
revelado en Tu libro, o lo hayas ensefiado a alguien de tu creacién,
o lo hayas preservado en Tu conocimiento oculto, que conviertas
al Coran en lo que revive mi corazon, la luz de mi pecho, que da
final a mi tristeza y alivia mis preocupaciones).

28

“3 ‘*’{*

‘\\ \\

\\ ALILS S
\\\\‘,‘agﬁgg. g
“ ug@mamlla
A!’A‘E IBQBIEE

Pl D e e e

;
i
g



“iAcaso quien responde al afligido cuando lo invoca, alivia los
pesares y los ha hecho a ustedes los responsables de la Tierra
[puede equipararse a quien no es capaz de hacer nada de eso?]”
(Corén 27:62).

Es importante saber que como dice el siguiente hadiz: “Por Al-lah,
El no ha creado enfermedad alguna sin que haya creado también
su tratamiento”. (Bujari).

Finalmente, es importante mencionar que se debe buscar la cura
por medios licitos como es la medicina, la Psicologia, la rugia,
“Traten las enfermedades, pero no usen nada que sea haram”
(Abu Dawud) Y sepan que los pacientes tendran éxito.

“iOh, creyentes! Tengan paciencia, perseverancia, defiéndanse y
tengan temor de Dios, que asi tendran éxito” (Coran 3:200).
-Nosotros los musulmanes estamos en busca de la otra vida més
que de esta-.

Bibliografia:

Garcia, Isa, El Coran, Traduccién comentada, Cairo, febrero 2016.
Ortiz, Tallo, Margarita. Psicopatologia Clinica. Adaptado al DSM-
5, 2da Edicioén, enero 2019. Editorial Piramide.

29

Lic. Psicologia Margarita Aguirre Macias.



& o

y
7

\¢

En el nombre de Allah, el Clemente, el Compasivo, el Misericordioso

Que la memoria, el conocimiento y la sabiduria
Sean la semilla, los elementos y el Silencio

Para que al escuchamos, contemplemos a Allah

Martha Leticia Martinez de Leén... %Wﬂ/ O}o &] “

30



S

D5 craliads®

La primera revista musulmana en México
para fomentar el didlogo interreligioso,
cientifico y con él no creyente

Te invita a escribirlos y expresarnos tus
dudas, temas de interés, opinion y a
colaborar.

revistabarakah@gmail.com

31



Inna-Lillahi-Wa-Inna-Ilayhi Raji'un

De Allah somos y a El hemos de volver

Quienes formamos parte de la revista Barakah
Abrazamos a Dra. Adriana Yael Al-Rashid Reyes
ante la pérdida de su hermana.

Y le pedimos a Allah
que el dolor en su corazén y en el de su familia
se convierte en alegria

al recordar que se ha cumplido la voluntad de Allah

Erika Sonia Belman Romero

(1979-2021)

32



KL

)

Al-lahu-akbar

D/os es el més grande

33



Bovrdhah.

La primera revista musulmana en México
Para fomentar el didlogo interreligioso, cientifico y con el no creyente®

Todos los derechos pertenecen a

Martha Leticia Martinez de Leon... (Hdeneic Q,é g)®

y cada articulo a sus colaboradores.

34



