
1 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 بركة 
 

Baraka 
 مخصص ل

 د. عمرو الورداني

La primera revista musulmana en México 

  

 

para fomentar el diálogo interreligioso,  

científico y con él no creyente 

Número III 

2021/1442 

® 



2 
 

 

Página legal 
 

Todos los derechos pertenecen a  
 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio  سكوت   فرح  ® 

 
 

Portada 
Derviche 

 
Imagen tomada de:  https://www.pinterest.es/garciacaze/sufismo/ 

Sin fines de lucro 

 
 

 

La creación de esta revista tiene como fundamento ser una Bendición  -Barakah-, al compartir el conocimiento del islam 

para fortalecer el dialogo interreligioso, científico y con el no creyente . 

 

ركة ب   
 

Barakah 

 

® 

https://www.pinterest.es/garciacaze/sufismo/


3 
 

Editorial 

سْمِ  َّٰهِ  ب ِ لل  ِ  ٱ 
ن 
لر حْم َّٰ

 
مِ  ٱ لر حِي 

 
ٱ  

 

¿en qué consiste el sufismo?, a lo que Abu Said Ibn Abi´l Khair respondió: 
“aquello que te ronda en la cabeza, abandónalo; lo que tienes entre manos, dalo, lo que ha de sucederte, no lo esquives. 

 

Hablar sobre sentir a D/os a través de la Carne, puede a primera lectura parecer una blasfemia, principalmente por la censura y la 

condena que la Iglesia católica impuso sobre el cuerpo, el cual, al contrario de la percepción de templo de D/os, por parte de los 

pueblos semíticos, en occidente se le percibe como la cárcel del alma, a causa de los textos paulinos influenciados por el pensamiento 

griego y tiempo después por el maniqueísmo de san Agustín. Sin embargo, a pesar de estas condenas, surgieron hombres del desierto 

quienes bajo el conocimiento de la Sagrada Escritura, rechazaron los dogmas, liberándose y recibiendo a D/os desde el único lugar 

desde el cual se puede sentir y comunicarse con D/os, el cuerpo. Estos hombres llamados místicos introdujeron una forma de percibir 

el encuentro con D/os, su misterio se develó de carne,  su templo se convirtió en el cuerpo, y su Palabra se escuchó a través del 

Silencio, estos hombres, que vivieron en el desierto de Egipto experimentaron esta presencia de D/os de manera paralela a la búsqueda 

que tuvieron los musulmanes tras la muerte del Profeta Muhammad, estás ansias de amor, está búsqueda de entrelazarse con la 

divinidad como se desea al amado fueron la semilla que dio como fruto el Tasawwuf, término árabe correcto para designar el sufismo.  



4 
 

Somos seres de carne, creados de una gota de semen cuando es eyaculada, está escrito en el Sura de la Estrella, seres nacidos de la unión 

carnal entre el hombre y la mujer, por lo que la sexualidad se muestra como una caridad para el Islam, es parte de los sagrado, porque 

a través de ella, Allah penetra en el ser humano para continuar su creación, por ello, el cuerpo es el templo, la mezquita donde D/os 

se contrae y se expande. Esta manera de encontrarse con lo divino se fundamenta en los siete lenguajes o moradas del ser humano, 

siendo estos; corporal, emocional/sentimental, instintivo (pertenecientes a la Palabra), sensorial, racional (pertenecientes a la Escucha), 

sexual y espiritual (pertenecientes al Silencio), los cuales al recorrerse unen la Carne, con el alma-mente y con el Espíritu. 

El cuerpo es eje de encuentro para conectar con D/os, así está escrito en cada uno de los Libros Sagrados de las grandes religiones. 

Esta percepción se entrelaza con la poesía (palabra), música (escucha), danza (silencio) donde los tres ejes se vuelven uno, donde los 

siete lenguajes recuerdan que no se puede separar la humanidad del encuentro con D/os, ni dar preferencia a la doctrina y a las 

creencias sobre la espiritualidad. Ante esta necesidad de comprensión, este número de Barakah está dedicado al sufismo, el cual se 

convierte en un camino interior que toma su fuerza en la construcción diaria entrelazada a la destrucción de todas las actitudes que 

alejan del encuentro con D/os, por ello, el sufí no puede alejarse de vivir su Yihad (batalla interior con uno mismo).   

Cada una de estas páginas es sólo un aroma de los diferentes caminos que tiene el islam para llegar a D/os, porque sí el sufismo es 

una esencia que al respirar invade al espíritu del aliento divino. 

Aunado a ello, se desarrollan tres temas importantes, la explicación del trato a los animales, la medicina profética y la sanación del 

alma, temas fundamentales para el encuentro armónico con Allah. 

 

 

 



5 
 

 

No soy más que Carne 
¿De qué otra forma puedo sentirte, Allah? 

 
No soy más que sangre 

¿De qué otra manera puedo sentir tu calor, Allah? 
 

Y crezco, y al buscarte siento 
a mi piel erizarse 

¿De qué otra forma puedo escucharte, Allah? 
 

 Percibo, contemplo 
y mis instintos se colman de elementos 

¿De qué otra forma puedo entrar en ti, Allah? 
 

No soy más que Carne, Allah 
y al penetrar en otro cuerpo 

la dualidad me retorna a tu Unidad 
¿De qué otra forma puedo sumergirme en tu Misterio, Allah? 

 
No soy más que Carne en busca de Ti 

por ello,  
me someto a tu voluntad 

 

 الله
 

 
Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوت فرح  ® 

 



6 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

 

 

Este número está dedicado a: 
 

 

 الله
 

Dra. Nahla El-Haraki      
 

y a ti    
 

Dr. Amr Elwardany 
 

La luz de Allah continúe fortaleciendo sus pasos hacia el sendero recto 
 

 

 

 

 

 



8 
 

 

 

 

 

Agradezco a: 

 

Imán Nery AlWarda 

Riyadh Yael Al -Rashid 

Margarita Macías Aguirre 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Barakah es la gracia de D/os dispersa en personas, lugares, objetos y manifiesta la revelación de D/os.  

Es la fuerza de D/os contraída para ser compartida y fortalecer a quien la otorga y recibe.  

La Barakah pertenece al misticismo islámico,  

 Es la fuente de donde emana el agua divina, la única capaz de saciar la sed del Hombre,  

porque como menciona el sabio del islam Amr Elwardany 

No es el agua quien te quita la sed, es  ه  ٱلّلَٰ



10 
 

حان   ٱلله سب   
 

SubhanAllah  

la Gloria sea para D/os 

 

 

 



11 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cuando se habla de religión, se cree que significa discernir sobre dogmas, 
doctrina, obediencia ciega, y aunque cada uno de los conceptos señalados 
forman parte de su estudio, la religión es algo más, necesita de ellas para 
fundamentar el camino del creyente.  El encuentro con D/os se manifiesta 
de maneras diversas y cada persona tiene su tiempo y su conocimiento.  La 
religión tiene como base el camino de la doctrina, de la creencia y el de la 
fe.  Por ello, formar parte de una religión no es un camino sencillo, ni tendría 
por qué serlo. La religión es un camino utópico que se construye día a día 
para cambiar el mundo, mejorarlo, para atender las necesidades del prójimo 
y de los seres vivos.  La religión erige una forma de vida que tiene como raíz, 
centro, ramas y agua, a Allah, porque D/os se devela en todos los 
elementos, los cuales hacen crecer la semilla que existe en el corazón de 
todos los seres humanos, sin embargo, este encuentro con D/os tiene su 
proceso y no siempre como creyente se llega a la cima, es decir, al imaan a 
la fe. 
 
Toda religión tiene sus preceptos, su historia, filosofía, origen, sus leyes 
basadas en las enseñanzas de los profetas o de los mensajeros.                          
Su sabiduría  y misterio están escritos en sus Libros Sagrados, los cuales 
tomamos por costumbre o por tradición familiar, se conocen, se aplican, sin 
embargo, ¿realmente entendemos el por qué lo hacemos?, esto fundamenta 
la doctrina, aunado a ello, están los acontecimientos  que sobrepasan 
nuestro entendimiento, las manifestaciones divinas, los encuentros con la 
comunidad, los días sagrados, las fiestas, los ayunos, las peregrinaciones, así 
como otras formas de encuentro, estas acciones se manifiestan en la 
creencia y nos ayudan a comportarnos de una manera propicia y ética, nos 
dan la fuerza,, el sentido para tener bondad en nuestro interior y nos alejan  
de hacer daño, después viene la fe, llamada imaan o emuná,  que hace del 
creyente un amante de D/os, convirtiéndolo en el amado.  
 
La fe al nacer del amor crea confianza, elimina el miedo y fortalece porque 
se sabe que quien te ama jamás hará algo para hacerte sufrir. La fe es la 
voluntad de todo lo que otorga el amado, en este caso D/os, y se acepta 
porque ese sometimiento está basado en la misericordia. 

 

 

 

Un sometimiento de amor que hace de D/os el origen de todo, 
comenzando por el conocimiento del corazón. Esto es la esencia del 
sufismo, el camino místico que hace del creyente un peregrino, pero 
sobre todo un amante de D/os, que al buscarlo lo encuentra en todo, 
como los poetas a su amado, como Laura para Petrarca.               
 
El camino místico es una búsqueda intensa de encontrarse con el 
amado desde cada poro del cuerpo, desde cada sentido y lenguaje, 
teniendo el conocimiento de la doctrina y la vivencia de la creencia, 
pero teniendo claro que no existe encuentro más puro que el del 
propio interior emergiendo cada segundo, porque la búsqueda de 
D/os es tan infinita que en el momento que se encuentra se pierde, se 
extravía, para volver a mostrarse, develarse y continuar la búsqueda. 
 

 
Este camino místico existe y se experimenta en todas las religiones, 
en cada una de ellas existen amantes de D/os que no se conforman 
con seguir una doctrina o una creencia, sino que buscan, 
convirtiéndose en peregrinos de D/os dentro de su propios ser, a estos 
viajantes en busca de D/os se les llama místicos, y son quienes han 
otorgado al mundo de la espiritualidad senderos rectos de esa Fe que 
en muchas ocasiones parece imposible vivir y encontrar. En el 
judaísmo están los grandes cabalistas, en el cristianismo católico, 
ortodoxo y copto, los padres del Desierto, y en el islam a los sufíes, de 
quienes hablaremos a lo largo de estas páginas, la cuales no tienen 
otro objetivo más que crear el comienzo de una búsqueda en todo 
aquél que busca someterse a la voluntad de D/os desde su propio 
desierto, borrando el conocimiento en cada paso para contemplar y 
escuchar en el Silencio la voluntad del Amado. 
 
 
 
 
 
 

Sufismo 



12 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ORIGEN 

Está escrito que, después de regresar de una batalla, los musulmanes se 

acercaron y le dijeron, ¿ahora qué sigue?; el Profeta respondió, -- sigue, 

la más grande y difícil de las batallas, la que se lleva en el interior, la 

guerra contra uno mismo. 

Al morir el Profeta en el año 11 d.H/ 632 d.C, muchos de sus seguidores, 
tuvieron la necesidad de encontrar a D/os en algo más, amaban los 
preceptos, las enseñanzas, sin embargo, en su corazón existía un vacío 
que no podía llenarse y el cual los conducía a buscar, en ese lugar que 
puede convertirse en el más profundo abismo o en la más insondable 
energía llena de eternidad.   
 
Ante esta necesidad de encontrarse de manera más íntima con D/os 
eligieron un camino interior similar al de los padres del desierto, 
excluyendo el celibato y las creencias sobre la separación del cuerpo 
con el espíritu. Al contrario de ellos, estos hombres sabían que el único 
vehículo para el encuentro con D/os es el cuerpo, es a través de él que 
el alma se conecta con el espíritu, por ello, se debe de procurar estén en 
conexión, esto provocó el alejamiento social en algunos, y en otros, el 
perfeccionamiento en sus actitudes en comunidad por medio del trabajo. 
 

Estos hombres, llamados ascetas dejaron de tomar como punto único 
del islam los aspectos legales, filológicos, y comenzaron a darle más 
importancia a la conducta del alma, ¿qué importancia tenía el dogma, si 
éste dañaba la relación entre los seres humanos?  
 
Esto dio inicio una nueva forma de comprender la religión, en esta 
“teología” lo principal era realizar un examen personal a través de las 
enseñanzas del Corán, es decir, cada enseñanza primero debía de pasar 
por el interior, es decir, exigirlas primero en uno mismo antes de 
pretender imponerlas o los demás. 
 
 
 
 
 

Esta enseñanza tuvo su presencia en Al Hassan al-Basri, fallecido en el 
110 d. H/ 728 d.C y en Muhasibi, muerto en el 243 d.H/ 857 d.C., estos 
hombres fueron llamados nussak, es decir religiosos, quienes dieron 
nacimiento a la ciencia interior del islam, nombrada “Doctrina del 
funcionamiento del corazón”, la cual se desarrolló de manera 
inconsciente, pero paralela a la Filocalía de los Padres de Desierto, la 
cual es la “Doctrina que sana a partir del conocimiento del latido del 
corazón”. 
 
Esta búsqueda infinita originó que a mediados del siglo II d. H., surgiera 
un grupo religioso a quien se les llamó sufiyya, sufiyyun, mutasawwifa, 
cuya voz singular es sufí o mutasawwif, nombre dado quizá, por el uso 
de sus ropas, creadas de suf, es decir, lana. Es de recordar que este 
material era conocido porque era usado por los penitentes cristianos, 
quienes se habían declarado servidores de D/os, no sólo desde la 
pobreza espiritual sino desde el despojo de lo material, estos pobres 
llamados en árabe faqir y en persa darwesh-darwish dio la voz derviche. 
 
Estos hombres buscaban encontrarse con D/os, a partir del 
conocimiento de su corazón, lo cual implicaba una batalla continua, que 
sólo tiene descanso al orar,  danzar y escuchar música, momentos en 
donde el amado se conecta con el amante, tomando el Dhikr Allah, es 
decir, el mandamiento coránico de recordar a D/os como base de su 
conexión con lo divino al hacer de la repetición de la primera cláusula 
del credo islámico su mantra,  “No hay más D/os que D/os – lailaha 
illa llah”,  está reproducción creó la unión entre el Dhirk y la Samá, la 
música.  (el uso de la repetición como mantra, tiene su origen en el 
hinduismo y es usada por las grandes religiones para conectar con 
D/os). 

 

Este sufismo primitivo, por llamarlo así, tuvo su origen según los pocos 
datos encontrados en civilizaciones “extra-arábigas” de Mesopotamia, 
Siria, Palestina y Egipto, sin embargo, se sabe que para el año 200 
d.H/815 d.C., se había extendido hacia La Meca y Yemen. 



13 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A partir del siglo III d. H/IX d.C., el sufismo era reconocido y aprobado 
no sólo por quienes lo practicaban, sino por teólogos de diversas 
religiones, quienes lo señalaban como una forma de vida interior. Esto 
provocó que el sufismo se convirtiera en un movimiento trascendental, 
el cual daba fuerza y otra lectura a la revelación, por medio de las 
enseñanzas de los sufiyya, es decir maestros, como Dhun nnun al Misri 
en Egipto, Abu Sa íd al Jarraz en Mesopotamia y Abu Bakr al Wasiti 
en Irán. Estos sufiyya, por mencionar algunos, y sus discípulos fueron 
reflexionando sobre las virtudes interiores que había de manejar, los 
órganos específicos que daban sentido a los rezos, a la meditación, y a 
la danza, de esta manera el corazón, espejo del espíritu, se relacionaba 
con el cerebro reflejo del alma. 
 
A este proceso de búsqueda interior, comenzando con el propio 
cuerpo, se le llamó “aventura espiritual”, en especial porque estos 
maestros al contemplar el cuerpo se fueron adentrando a él como si 
fuese una cebolla, y entrelazaron cada sensación, instinto, sistema, y 
órganos con D/os, es decir, percibieron la sensación que cada uno 
mostraba al rezar, danzar o escuchar música fundamentada en el 
encuentro con lo divino.      
Este camino tenía como centro la purificación del alma.  
 
Al encaminarse hacia esta purificación, el místico comprendía a D/os 
no sólo como el ser a quien pretendía encontrar o buscar, sino que se 
daba cuenta que esa necesidad de búsqueda y de verdad era una 
manifestación de D/os.  Esta forma de encuentro en donde se entendió 
que D/os es tanto el acto como el accidente, dio pie a la renovación 
del misticismo ortodoxo en el año 276 d.H/889 d.C. 
 
      Este camino de renovación en donde se comenzó a dar mayor 
importancia a la relación entre D/os y el cuerpo se le dio el nombre de 
At -tasawwuf al-juluqi, o“misticismo de conducta ética”, llamado así  por 
Lisan ad-Din ibn al Jatib, erudito de Andalucía  en el 777d.H/1375 d.C. 

DIVERSOS TIPOS DE PERCEPCIÓN 
 
En Irán en el curso del siglo IV d.H/X d.C., el místico al-Hallay se 
proclamó en contra de la frialdad con la cual el creyente se relacionaba 
con el Corán, con D/os y sobre todo con la forma de encontrarse con Él, 
ante ello, criticó el sufismo que, a su parecer, había caído en la ortodoxia, 
alejándose de Allah para satisfacer las necesidades del hombre. Para él, 
D/os está en todo, incluso aseguraba que en cada célula del ser humano 
estaba impregnada parte de la revelación divina, D/os impregna todo 
porque es حب Hub-amor, cuya raíz la comparte con la voz semilla, dando 
un significado profundo, donde está D/os, crece un mundo, porque en su 
presencia todo nace, renace o muere para volver a nacer; esta forma tan 
hermosa de percibir a D/os la describió a través de la poesía, por 
ejemplo: 
 
 Tu espíritu se mezcla a mi espíritu / Como el ámbar al almizcle oloroso / Si 

una cosa Te toca, ella me toca / Porque Tú eres yo inseparablemente. 
 

 Cuando el enamorado alcanza la perfección en el amor / Y se abstiene de 
Invocarlo bajo el dominio de la invocación / Entonces contempla la verdad de 

aquello con que el amor le rindió testimonio: / Blasfemia, la plegaria de los amantes. 
 

 Dos en mí vigilan, testigos de Su amor / Y dos en mí atestiguan que Tú me 
ves / En lo más profundo de mí, no hay pensamiento sino para Ti / Y mi lengua no 
dice más que Tu amor / Si yo quiero el oriente, Tú eres el oriente del oriente / Y si 
quiero el occidente, Tú estás justo delante de mis ojos / Si quiero un en-lo-alto, Tú 

eres el en-lo alto del en-lo-alto / Y si yo quiero un en-lo-bajo, Tú eres todo espacio / 
Tú eres el lugar de todo, o más bien su no lugar / Y Tú estás, imperecedero, en el 

todo de todo / En mi corazón, mi alma, mi conciencia mi pensamiento, / 
La alternancia de mis respiros y el nudo de mi íntimo. 

 
Esta forma de percibir a D/os lo condujo a la muerte en el 310 d. H/922 
d. C en Bagdad, provocando que a partir del siglo IV-V d. H se llevará un 
análisis de la doctrina sufí, surgiendo diversos libros en donde se definía 
de manera armónica y equilibrada el camino hacia la “ciencia interior”. 
Ante esto se puede considerar a Al-Hallay uno de los más grandes 
místicos sufís y a al-Yunayd el primero en crear una genealogía de los 
maestros místicos. 
 
 



14 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Este desarrollo y dedicación de crear una armonía en las prácticas del 

sufismo, dio origen a la regla, “un discípulo, un único شيخ shayj, 

maestro o anciano, llamado پير pir por los persas”, eliminado la 
educación anterior en donde un discípulo llegaba a tener hasta 20 
maestros. 
 
Estos cambios fueron produciendo un sufismo llamado postclásico, el 
cual tenía como fundamento valorar las experiencias extrasensoriales, 
las cuales a partir de las enseñanzas de Muhammad al-Gazali fallecido 
en el 505 d. H/1111 d. C, acercaban al profetismo, dando un sentido 
místico y profético a la religión a partir de las experiencias interiores y 
visionarias, las cuales estaban relegadas y en ocasiones negadas por 
el sufismo clásico. A partir de este siglo, los maestros comenzaron a 
estudiar los sueños de los discípulos, creando un profundo sistema de 
interpretación. Aunado a ello, surge la filosofía de la llama divina, 
influenciada por el pensamiento shi´i y el gnosticismo. Para este 
periodo del sufismo , D/os crea un camino recto para que el hombre 
regrese a su origen, y este se encuentra en un árbol asimétricamente 
puesto en una rama que ayuda a subir o lleva a las profundidades, 
siendo el punto de partida el encuentro interior hacia la perfección 
humana, por ello, en el 587 d. H /1191, Yahya as Suhrawardi 
manifestó que D/os al ser la luz absoluta, también es oscuridad, 
otorgando la ishraq, es decir, la iluminación espiritual la cual llega de 
arriba hacia abajo, o de los lados, pero nunca de abajo hacia arriba.  
Esta forma de percibir a D/os, se entrelaza con la profundidad del 
misticismo judío y cristiano.  Un siglo después ibn al-Arabi definió a 
esta luz como la manifestación del ser unido a D/os. 
 
Para el siglo VII d.H/XIII d.C, el sufismo aceptó la veneración hacia a 
los jeques, permitió el matrimonio, y la pobreza tomó el sentido de 
pobreza espiritual, es decir, si la riqueza no te corrompe y se utiliza en 
beneficio del prójimo y la comunidad, no daña. Esto dio pie a la 
construcción de conventos, los cuales se convertían en propiedades 
del sheyj, quienes los adquirían a través de donaciones de personas 
ricas. 
 
 
 

Los conventos, de manera similar a los monasterios cristianos se 
convertían en la casa de reposo después de la muerte, ya que, para 
muchos de estos sufíes, la persona muerta se convertía en un amigo de 
D/os, capaz de hablar con Él para ayudar a la persona viva, se podría 
decir que es una manera similar al origen de la creación de los santos 
cristianos, quienes se convertían en ejemplos de vida. Es de resaltar que 
en su origen y principio la teología cristiana no acepta la adoración ni la 
veneración de los santos, sino que esta se ha derivado y tomado fuerza a 
partir de la religiosidad popular entrelazada a los usos y costumbres de 
los pueblos antiguos.  
 
Seminarios 
 
Los lugares de estudio llamados Tara´iq o Tariqa en singular, ayudaban a 
que los discípulos conocieran a profundidad las enseñanzas de los 
maestros o jeques, pero sobre todo a organizarse para ayudar a la 
comunidad en diversos sentidos. Para poder formar parte de estás el 
principiante debía jurar lealtad no sólo al jeque sino a toda la familia del 
precursor, como se percibe en los Mawlawiyya, de Anatolia, sin embargo, 
a pesar de esto, las enseñanzas cambiaban conforme morían los maestros 
y los iban sucediendo, provocando la división de las comunidades y con 
ello sismas, como lo fue en el 1500  en la comunidad Ardabiliyya, la cual 
al rebelarse tomando un carácter shi´í, transformó las diásporas, las 
cuales como consecuencia de la distancia principalmente en África del 
norte dio pie a la creación de  tribus de marabut o murabati, es decir, de 
santos o eremitas. 
 
La vida en estos seminarios, escuelas o tara´iq tenía procesos de 
iniciación; se cortaba el cabello y se daba una investidura de lana, 
símbolo de los faquires, de los pobres de espíritu, y se dejaba en claro: el 
tipo de alimentación durante los 40 días de retiro, las condiciones para la 
creación y l uso de la música, el significado de la danza y las opciones de 
un trabajo digno. 
 
 



15 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La comunidad de los Rifa ´iyya en el siglo VII d.H/XIII d. C., desarrollaron 
una forma de oración, similar a las manifestaciones religiosas del 
cristianismo y del hinduismo, en donde se componían oraciones y letanías 
para ser repetidas durante todo el día. Algo unía a todas estas escuelas, y 
esto era el sentido de la paz, los sufíes de cualquier tariq´a tenían en claro 
que su deber era la promulgación de la paz y la misericordia, a través del 

 Dhikr, o recuerdo de D/os, que lleva a pronunciarlo e invocarlo a lo  ذکر

largo de todo el día y la  سَمَاع   samá   o escucha de música, la cual  conduce 
a recodar e invocar a Allah a través de la danza al escuchar, siendo el más 

popular el movimiento de بلخى محمد  الدين جلال   Mawlana Yalal ad-din -i 
Rumi, muerto en el 672d.H/1273 d.C. 
 
Esta unión rítmica entre el cuerpo, el espíritu y los sentidos, que conlleva la 
unión de la Palabra, la Escucha y el Silencio®, se convirtió en un rito sagrado 
de alabanza de D/os, develándose una experiencia que tiene como punto 
central la armonía interior, sin embargo, esta armonía en algunas escuelas 
cayó en el exceso, y se pretendió la búsqueda de milagros, siendo uno de 
ellos la escuela de los Rifa´iyya mencionados anteriormente.  
 
Retorno a la Religión dócil 
 
Conforme pasaron los años, el sufismo se llenó de rituales a los cuales se 
les dio una importancia mayor que al sentido propio de la comunicación 
con D/os, ante esto, entre los siglos VII-VIII d. H/ XIII-XIV d.C., Ibn Áta 
´Alah as Sikandari en Egipto y noventa años después Ibn ´Abbadar-Rundi 
en Marruecos, pidieron el abandono de la isqat at tadbir, es decir, de 
cualquier tipo de organización de vida, ya que esto dañaba el encuentro con 
el islam, a la cual nombraban religión dócil. 
 
Dentro de las escuelas de enfoque dogmático Ibn Taymiyya e Ibn Qayyim 
al-Yawziyya, trataron de purificar el sufismo de las prácticas religiosas que 
cayeran en religiosidad, y en el interior de las escuelas reformistas Ibn 
Taymiyya, rechazo el sufismo y proclamó que no había sido desarrollado 
por el profeta, sin embargo, nunca lo condenó, ya que veía la espiritualidad 
que provocaba en el interior, pero si renegaba del éxtasis, punto sublime de 
cualquier tariq´a sufí. 
 

Este sabio, enfatizaba sus enseñanzas en recordar que, a diferencia del 
cristianismo, el cual, mostraba una veneración hacia Jesús, el islam debía por 
orden del propio profeta separar a Muhammad de Allah, el profeta siempre 
repitió que él era un ser humano corriente, los cristianos rezaban a Jesús, en 
contraparte el musulmán de manera similar al judío sólo debe rezar a Allah, 
y esto que parecía perderse, era lo que este sabio intentaba retornar.  
 

Ante esto, hubo diversas respuestas siendo la más interesante la que muestra 
a Muhammad como realidad o como Luz, siendo el segundo primero y el 
segundo último, esta visión cosmogónica tenía un sentido paralelo al 
significante que se le dio a Jesús en el Evangelio de san Juan, nombrado 
Logos, la palabra, que se encuentra inmediatamente al lado de D/os. Es así 
como tomó suma importancia lo señalado en la Sura XXXIII, 56 en donde 
se menciona la necesidad de repetir la bendición del profeta as-salat ´ala n-
nabi, la cual tomaba una importancia paralela a Dhikr. 
 

Incluso, existe una colección llamada Dala íl al jayrat, de al Yazuli, del siglo 
IX d.H/XV d.C, en donde habitan frases repetitivas para alcanzar al Profeta; 
en Egipto, especialmente en el Cairo se crearon sesiones para recitar estas 
alabanzas durante toda una noche, por lo que eran nombradas mahya, es 
decir, vigilia. En Medina, se le nombraba con mayor intensidad, 
especialmente por dos razones, porque ahí está enterrado el Profeta y por 
ser el origen de las leyes de la escuela, maliki. Mientras esto sucedía en 
oriente, en occidente los descendientes del profeta llamados ´Alidas 
fomentaron la importancia de la unión entre el profeta y el creyente, incluso 
para la orden Sanusiyya en el siglo XIII d.H/XIX d.C., la meta de la búsqueda 
religiosa del islam es la unión con el profeta, acto que contradice las palabras 
y enseñanzas de Muhammad.  
 

En el 1200 en Mesopotamia se crearon fiestas en su honor y fueron llamadas 
mawalid o mawlid, estas celebraciones se volverían con el tiempo un culto. 
Estas situaciones eran aceptadas y vividas en especial por el shi´ismo 
duodecimano, quienes creen en toda autoridad de los descendientes de Ali, 
es así como para ellos esta ciencia interior camina de manera paralela a la 
revelación, por lo que los califas y maestros son amigos de D/os, por lo tanto, 
son considerados santos, sin embargo, existe una conexión más espiritual y 
menos ritualista que une a ciertas escuelas shi ítas con los sunníe. 
 
 
 
 
 
 
 



16 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Entre el Misticismo y el poder 
 

La base de la esencia de los sufíes es y ha sido la pobreza no sólo espiritual 
sino material, la cual no significa vivir mendigando, sino vivir con lo justo, 
con recato, sin embargo, se conoce que muchas escuelas sufíes tenían 
comunicación con Reyes, a quienes se acercaban para poder a través de la 
espiritualidad hacerlos conscientes de las carencias y necesidades de los 
pueblos, este trabajo espiritual consistía en gran parte en la gran Yihad o 
Guerra Santa o interior, la cual tenía como fundamento el encuentro con la 
verdad desde el uno mismo.  Esta forma de pensar, a muchos militares y 
políticos en ciudades como Mosul, Alejandría y el Cairo, en donde la 
espiritualidad se convertía en un punto fundamental para desarrollar y actuar 
con justicia.  
 

Sectas 
 

En Marruecos surgieron los hamadisha, cuyos rituales están influenciados por 
los zares egipcios, y los buris de Túnez, se caracterizan por desarrollar 
estados de éxtasis, además de curar a los enfermos al liberar y obstruir el 
paso a los espíritus, se considera una comunidad de “exorcistas”, por 
llamarlo de cierta manera, vinculada al islam únicamente porque toman las 
enseñanzas del profeta y otros conceptos, y unida al sufismo por el uso de la 
música para entrar en éxtasis. Estas comunidades se han infiltrado en el norte 
de África, en donde existen los haddawa quienes veneran a Ibn Masihis 
muerto en el 622 d.H/1225 d.C, consideran sagrados a los gatos o mashish 
(gato en beréber), estos hombres son vagabundos, usan estupefacientes y 
veneran a una enorme pipa, la cual pronuncian fue de Ibn Mashish. Su 
excesiva confianza en D/os es llamada Tawakkul, caminan sin un sendero 
fijo, recitando suras del Corán. 
 

Los derviches itinerantes llamados Qalandariyya, قلندرية cuyo origen data del 
siglo V/XI, estaban entrelazados  con los malamatiyya ملامتية del siglo III 
d.H/IX d. C, y basaban su doctrina en eliminar cualquier tipo de exageración 
devocional para exaltar la religión, tomando en la actitud la parte contraria, 
es decir, mostraban las carencias para combatir el ego, la vanidad, la 
soberbia, y sobre todo para no hacer de las obras de caridad un chantaje o 
trueque ante D/os, con esto querían mostrar que el amor a D/os es lo que 
debe llevar al ser humano a comportarse adecuadamente y no el miedo al 
infierno o el premio por el paraíso. 
 

Otras “sectas” surgidas en Egipto, Anatolia e Irán fueron, los 
qalandariyya del cilicio o yuwalaqiyya, nombrada así a causa de la 
aspereza de sus vestimentas; se rapaban la barba y las cejas. En Pakistán 
surgieron los yalaliyan, y en Irán los Jaksar, quienes usaban una tonsura, 
similar a los monjes capuchinos.  
 
Los Kurdos influenciados por la práctica sufí, dieron origen al yaresalismo 

انيارس   Ahl-i Haqq u Hombres de Dios o Adoradores de la verdad, 
mejor conocidos como Ali-allahi o adoradores de Alí; esta comunidad se 
fundamentaba en el estudio y la práctica de la Shari´at, considerándose 
shi´itas duodecimanos, bajo una doctrina sufí, armonizando la Tariqat o 
vida interior con la creencia en seres espirituales a quienes consideraban 
manifestaciones de divinas.  
 
Junto a ellos surgieron los yazidiyya o seguidores de Yazid, al norte de 
Mesopotamia. Para estos grupos tanto Alí como Yazid, son 
considerados ángeles. Estos grupos sumergidos por completo en los 
usos y costumbres antiguos perdieron por completo la base y sentido del 
islam. El segundo grupo no se considera musulmán, incluso es 
considerado como una comunidad “oscura”, porque, al mezclar sus 
orígenes antiguos de tribus con el sufismo, creen que el demonio es un 
prototipo de perfección, por haberse negado a prosternarse ante Adán. 

 
 

 
 
 
 
 
 



17 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El Sufismo, la Palabra y el Silencio 
 
El sufismo como forma de vida fundamentada en la espiritualidad tiene como 
principio dedicarse en todos los aspectos de la vida a Allah, estos principios 
se recolectaron en diversos libros llamados hikayat o hikaya, en ellos se 
resguardaba la vida, acontecimientos y dichos de los grandes maestros sufíes, 
es de recordar que Abu turab an Najshabi, llamaba a este resguardo de 
sabiduría, “los auxiliares de D/os”, porque su sabiduría ofrece fortaleza al 
corazón.  
 
A partir del siglo III d.H/IX d.C surgieron un sinfín de tratados sufíes sobre 
puntos fundamentales del misticismo en árabe y persa principalmente, así 
como recopilaciones realizadas por los discípulos de los grandes maestros, 
quienes como los derviches de Simmani, resguardaban sus palabras en un 
maymu´a, o un cuaderno de notas.  
 
Una característica hermosa de las enseñanzas sufíes es su amor hacia la 
poesía, entretejida con la música, siendo los escritos de Ibn al-Farid y de 
Abu´lHasan ash Shushtari, los más emblemáticos al hacer del Hub, un amor 
místico en relación al profeta, un estilo cercano al Cantar de los Cantares del 
Tanaj judío.  Ibn al Farid escribió: 
 
Nadie habla 
     a menos que su discurso sea el mío 
          nadie ve 
               sino por la mirada de mis ojos. 
 
Nadie escucha 
     si no es por mi oído 
          nadie agarra 
               sino por mi poder y mi fuerza. 
 
Nadie 
     habla, ve y oye 
          en toda la creación 
               sino yo. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
En el mundo compuesto, 
     he aparecido en lo más profundo 
          cada forma y figura 
               adornándolos con belleza. 
 
Mientras que en cada sentido sutil 
     no se revela por mi apariencia visible, 
          fui concebido y formado 
               pero sin la forma de un cuerpo. 
 
Sin embargo, en lo que el espíritu ve 
     clarividentemente, 
          fui enrarecido, 
               oculto de este sentido sutil confinado. 
 
En la misericordia de la expansión, 
     todo en mí es un deseo 
          que se expande ampliamente 
               las esperanzas de la humanidad, 
 
mientras que en el temor de la contracción 
     todo en mí es asombro; 
          dondequiera que ponga mi mirada, 
               me siento honrado. 
 
Al unir ambos atributos 
     todo yo es proximidad; 
          ven, acércate 
               a mi belleza interior. 
 
Porque en el lugar final de "en" 
     aún encontré conmigo 
          mi majestuosidad de testigo 
               que surge de mi naturaleza perfecta, 
 
Y donde no hay "en", 
     todavía fui testigo dentro de mí 
          la belleza de mi existencia 
               sin un ojo para ver. 
 
 
 
 
 
 
 

 



18 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Y Abú ´l Hasan ash-Shushtari trazó: 
 

Te has manifestado sin ocultarte a nadie, 
pero Te has ocultado y a nadie te has mostrado. 

Eres el Único, absolutamente Sólo. 
Uno, no hay otro que Te reconozca. 

 
Soy una maravilla para quien me contempla 

Soy el amante y el amado, no hay otro más que yo 

 
Como podemos observar, el sufismo en un sendero hacia D/os que 
no sólo recorre los siete lenguajes, sino hace de de ellos una morada, 
una mezquita interior, la cual va creando una luz circular semejante a 
las siete vueltas alrededor de la Ka´aba, siete vueltas hacia Safa y 
Marwa. El sufismo es una forma de vida que hace de cada día un 
desierto, y de la existencia un eterno peregrinaje hacia el Firdaus, si 
hacia este estado sublime del Paraíso. 
 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio  سكوت    ف رح  ® 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

Bibliografía 
 

Corbin, Henry, L´homme de lumiére dans le soufisme iranien, 
París, 1971. 

Anawati, G.C y Gardet, Louis, Mystique Musulmane, París, 1961. 
Nicholson, reynold Alleyne, Studies in Islamic Mysticism, 

Cambridge, 1967. 
Nwyia, Pual, exegese coranique et langage mystique, Beirut, 1970 
El sufismo el corazón del islam, Shaij Kaled Bentounés, Ediciones 

Obelisco España, 2011, 



19 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Los animales en la vida de un musulmán 
 

MVZ Dpl. Medicina Interna Dra. Adriana Yael Al-Rashid Reyes 
 
Bismi Al-lah tawakkaltu alá Al-lah, wa la haula wa la qwata illa bi Al-lah. En 
el nombre de Al-lah, en el confió y no hay poder ni capacidad excepto 
por Al-lah.  
 
Estas palabras repito mientras salgo de casa y me despido de los que 
atesoro en mi hogar, de ellos que han pasado a formar parte de mi núcleo 
familiar, de mi hogar, mientras sus ronroneos y miradas llenas de luz me 
despiden, cruzando el pórtico están esas naricitas húmedas, moviendo la 
cola, vibrando de alegría, llenando de paz mi alrededor, me marcho 
dejándolos atrás, sabiendo que esperaran mi retorno con el mismo 
entusiasmo y emoción de ayer, de antier y de días pasados….en mi andar 
diario paso a un lado de un perro enfermo, sucio, desnutrido, la frustración 
y tristeza me invade , me pregunto si ese animal alguna vez había tenido 
un hogar y si en ese hogar aun pensarían en él, será que aquel que ha 
dejado a un animal a su suerte pensaría en lo que es estar en esa situación, 
con hambre, frío, sed, con miedo, aprisionado en una libertad de una 
sociedad que lo ha dejado a su suerte, sus tristes y suplicantes ojos me 
siguen, mientras lucho con el impulso de levantarlo y llevarlo conmigo, 
me detengo, le ofrezco agua y un pedazo de pan que llevo conmigo, 
seguro que nadie es capaz de explicar ¿por qué crimen ha terminado en 
esa situación?, y así como el, muchos más a lo largo del camino. Tal vez 
solo un colega amante de los animales podría entender realmente lo que 
siento. La importancia de la bondad con los animales es algo que cada 
musulmán debe entender como parte de su forma de vida y de todo aquel 
musulmán o no musulmán que coexiste en este planeta. 
 
La misericordia del islam se extiende no sólo a los seres humanos, sino 
que alcanza a todas las criaturas vivientes.  El islam prohíbe la crueldad 
con los animales.  Hace mil cuatrocientos años, mucho antes que el 
moderno movimiento por los derechos de los animales comenzara con la 
publicación del libro de Peter Singer “Liberación Animal”, en 1975, el 
islam solicitó bondad hacia los animales y ¡la crueldad con ellos fue 
estipulada como una razón suficiente para que una persona mereciese el 
Infierno! 
 
 
 
 
 
 

 
Así mismo recordando que no solo los animales de compañía deben de 
gozar de nuestro buen trato y respeto, sino también aquellos que nos 
proveen el sustento y alimento en nuestro día a día, sin olvidar que cada 
criatura viva está cumpliendo con el propósito que Al-lah ha designado 
para él. 
 
Este es un asunto tan importante, tanto que uno puede ganarse el Yannah 
(paraíso) o el Yahanam (infierno) a causa de su trato hacia los animales, 
hacia cualquier ser vivo. El maltrato es considerado un pecado mayor en 
el islam, tal como se explica en el libro ¨Los pecados mayores¨ del Imán 
Muhammad Ibn Abdul Wahhab (que Al-lah le dé su perdón), y es que un 
musulmán es responsable por su trato a los animales, porque un animal 
maltratado testificará en contra del que haya abusado de él, en el día del 
juicio final. 
 
El profeta Muhammad (SWS) en su infinita sabiduría inculco a sus 
seguidores el respeto y la compasión por cualquier forma de vida. Así que 
el profeta (SWS) una vez dijo ¨Con todo aquel que se apiade, aunque sea 
de un pajarillo y le salve la vida, Al-lah será misericordioso el día del 
juicio¨ y una forma de caridad era evitar el sufrimiento de los animales y 
cualquier tipo de crueldad contra ellos. 
 
Lamentablemente hoy en día, en la sociedad actual no existe un animal 
doméstico más maltratado que el perro, seguido del gato. Desde el año 
2000, la Humane Society de los Estados Unidos, ha hecho estudios de la 
crueldad hacia los animales para recopilar información y elaborar un 
diagnóstico de la situación. Un informe del año 2017, basado en el análisis 
de 1373 casos de crueldad hacia los animales, reporto que unas 1682 
personas estaban involucradas en los hechos. De todos los casos 
reportados, un 57% eran daños causados intencionalmente a los 
animales, mientras que un 43% eran casos extremos de negligencia 
(descuido).  El reporte incluye casos de peleas animales de perros y de 
gallos, principalmente)1. 
 
 
 
 
 
 
 



20 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Asimismo, son abundantes las Suras y Aleyas que hablan de los animales 
y su trato hacia ellos en el Sagrado Corán. 
Y así sumergida en mis pensamientos, regreso a mi realidad tratando de 
llevar en mi vida diaria las enseñanzas de profeta (SWS), para con los 
míos, para con los que me rodean. 
Y mientras reflexiono acerca de las Suras y las enseñanzas del profeta 
(SWS) recorro los pasillos del supermercado, en busca de la carne que 
prepararemos para nuestra esperada fiesta del Al -Adha. El Eid Al-Adha 
es una de las festividades más importantes en el islam. El cual se celebra 
en conmemoración del pasaje del Corán en el que se cuenta la historia 
de Abraham dispuesto a sacrificar a su hijo Ismael en obediencia a Al-láh. 
Al-láh intercede y le proporciona a Abraham un cordero para que 
sacrifique a este en su lugar. 
Hoy en día, la carne de los animales sacrificados durante las festividades 
del Eid Al-Adha es donada a las familias más necesitadas en todo el 
mundo musulmán, así como forma parte del alimento de la festividad. 
 
El sacrificio de los animales de abasto o de consumo también debe ser 
tratado con respeto y compasión. En el islam no se permite hacer sufrir 
a los animales de ninguna forma. No se les puede marcar con hierros, ni 
matarlos sin ninguna razón. ¨Y Al-lah creó todo ser vivo a partir de agua; 
y de ellos unos caminan arrastrándose sobre su vientre, otros sobre dos 
patas y otros sobre cuatro; Al-lah crea lo que quiere, es cierto que Al-lah 
tiene poder sobre todas las cosas¨ (Sura de la Luz). 
¨Y creó a los ganados, de los cuales ustedes obtienen abrigos y otros 
beneficios y también de ellos se alimentan. Ustedes se regocijan cuando 
los arrean por la tarde y cuando los llevan a pastar por la mañana.  Llevan 
sus cargas a lugares que ustedes no podrían llegar sino con mucha 
dificultad.  Por cierto, que nuestro Señor es Compasivo, Misericordioso.  
Y [creó] los corceles, las mulas, los asnos como montura y para que se 
luzcan con ellos.  Y creó muchas otras cosas que no conocen¨ (Sura de 
las Abejas). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A pesar de que un musulmán no debe mantener a un perro dentro de casa 
ya que el profeta (SWS) dijo que los ángeles no entran a un hogar donde hay 
un perro (narrado por Al-Bujari y Muslim), esto no significa que un perro 
deba ser despreciado o maltratado, descuidarlo o abandonarlo o matarlo. La 
utilidad de esta criatura de Al-lah es indiscutible, ya que ningún otro animal 
puede competir con él en su lealtad, en sus habilidades como guardián, 
como protector, cazador, guía, rescatista y tantos adjetivos y cualidades que 
posee, que los describen como un animal de resistencia y ayuda al ser 
humano. 
En la Sura ¨La Cueva¨, el Sagrado Corán relata la historia de dos jóvenes 
que tenían fe y confianza en Al-lah, quienes se refugiaron en una cueva, 
huyendo de la persecución y violencia de los incrédulos, esa gente virtuosa 
traía un perro con ellos, y el hecho de que Al-lah mencione al perro y lo 
cuenta entre ellos, indica que está permitido que los perros vivan y convivan 
con las personas. 
En el caso de los gatos, éstos eran muy comunes en la época del profeta 
(SWS) siendo este uno de sus animales preferidos. Así tenemos en cuenta 
un hadiz  del mensajero (SWS)  (narrado por Al-Bujari y Muslim) con 
respecto a una mujer que encerró a un gato, negándose a alimentarlo y no 
lo liberó para que pudiera alimentarse por sí mismo, a lo que el mensajero 
de Al-lah (SWS) dijo, que como castigo ella sería introducida en el Yahanam 
(infierno) y en el Quiyamah (día del juicio) se le dirá ̈ tú no alimentaste a aquel 
gato , ni le diste de beber, no le diste libertad para que buscara su sustento, 
por lo que tú lo has maltratado y le has provocado enfermedad y la muerte¨. 
 
El profeta Muhammad (SWS) además de amar a los gatos, dijo que todos 
los actos de caridad y bondad que fueran dirigidos a cualquier criatura 
merecían una recompensa. 
¨Sí, existe recompensa para aquel que tiene benevolencia hacia toda criatura 
viva¨, eso dijo el profeta (SWS) cuándo se le preguntó si existía alguna 
recompensa de Al-lah por los actos de bondad hacia los animales (narrado 
por Al-Bujari y Muslim). Debemos cuidar y amar a los animales, profesar las 
enseñanzas del profeta Muhammad ‘SWS’ y tomar su vida como ejemplo a 
seguir, el mensajero de Al-lah, estaría satisfecho y complacido de que su 
mensaje ha sido transmitido a todos sus seguidores, que la bondad hacia los 
animales, sabiendo que Al-lah, considera tales acciones realizadas por su 
causa como dignas de la recompensa del Yannah (paraíso). 
 

 



21 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El islam establece normas para el degüello de los animales para 
alimento, insiste en que la manera debe ser lo menos dolorosa posible 
para el animal.  El islam estipula que los instrumentos no sean afilados 
frente al animal, también prohíbe matar un animal frente a otro, así 
como a las mascotas o animales de granja se les provea el alimento 
apropiado, agua y lugar adecuado para vivir.  En una ocasión el Profeta 
(SWS) vio un camello consumido por el hambre, y dijo: ¨Ten temor de 
Dios con respecto a estos animales que no pueden pedir.  Si los utilizas, 
trátalos adecuadamente (alimentándolos), y si los comes, trátalos 
adecuadamente (engordándolos y haciendo que estén saludables) ¨ 
(narrado por Abu Dawud). 
 
Un animal no debe ser torturado.  En una ocasión el Profeta (SWS) vio 
a un animal con una marca en su cara.  Él dijo: ¨ ¿No te has enterado de 
que he maldecido al que marca a los animales en sus caras o les pega? 
¨El mensajero de Al-lah aconsejó a su esposa que tratara 
bondadosamente a un camello indisciplinado en el que iba. El Profeta 
prohibió hacer que los animales se peleen entre ellos por puro 
entretenimiento. 
 
El islam prohíbe utilizar animales o pájaros como blanco para practicar 
tiro.  Cuando Ibn Umar, uno de los compañeros del Profeta Muhammad 
vio unas personas practicando tiro con arco y flecha con una gallina 
como blanco, dijo: “El Profeta ha maldecido a cualquiera que haga de 
algo viviente blanco (para su práctica).” 
 
El Profeta Muhammad también dijo: ¨Quien mate a un pájaro u otro 
animal sin su debido derecho, Dios preguntará por él¨ Se dijo: ¨ ¿Oh 
Mensajero de Dios!  ¿Cuál es el debido derecho? ̈  El respondió: ̈  ¡Matar 
para comer… y no sacar su cabeza, y tirarla! ¨ (narrado por Targhib) 
 
Separar animales recién nacidos de sus madres no está permitido en el 
islam, Está prohibido mutilar cualquier animal cortándole las orejas, 
uñas u otras partes del cuerpo, un animal enfermo bajo nuestro cuidado 
debe ser tratado adecuadamente. 
 
 
 
 
 
 
 

A través de estas reglas y normas con respecto a los animales, el 
musulmán comprende que las criaturas no deben ser utilizadas ni 
abusadas por nuestro gusto o deseo, sino que, como los seres humanos, 
tienen derechos que deben ser respetados para asegurar la justicia del 
islam para todos los habitantes de la tierra. 
 
Actualmente el organismo regulador es La Organización Mundial de 
Sanidad Animal (OIE, por sus siglas en inglés), ¨desde hace unos años 
en lo que respecta al trato que se debe dar a los animales que serán 
utilizados para el consumo humano, ha establecido un ¨código de 
conducta¨ para su manejo, el cual aplica el concepto de bienestar animal 
como norma de respeto y buen trato que se les debe de dar durante el 
proceso que comprende desde que son embarcados en camiones para 
los rastros hasta su llegada a los mismos, desembarque y periodo de 
espera¨ . 
 
La tradición islámica alienta, en gran medida, el sacrificio de animales 
en condiciones decentes. Por ejemplo, Sahih Muslim (Libro 21, capítulo 
11, número 4810) registra al profeta Muhammad (SWS) diciendo: 
“Verdaderamente, Al-láh ha impuesto la bondad en todo, por ello 
cuando mates, hazlo convenientemente y, cuando sacrifiques, sacrifica 
de manera correcta. Afila entonces tu cuchillo y permite que el animal 
muera sin sufrimiento”. 
 
Permitámonos reflexionar sobre este tema y tomemos cuidado de 
nuestros deberes y obligaciones hacia las criaturas de Al-lah, las cuales 
Él ha creado y puesto en la tierra para nuestro uso y no para nuestro 
abuso (sea cual fuere) … 
 
A pesar de que siempre se ha repudiado el maltrato hacia los animales, 
es fecha que aún no se tiene la conciencia de conservación, respeto y 
benevolencia hacia cualquier ser vivo, en las últimas décadas se ha 
intentado generar un movimiento en defensa de los animales, la cual se 
basa en un principio de tolerancia y respeto hacia la vida humana como 
no humana. 
 
 
 
 
 
 
 



22 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El abuso de los animales llega a ser comparable a la opresión y violencia 
de algunos grupos de poder sobre otros, o sobre más débiles, por lo que 
cualquier acto de intolerancia y crueldad debe ser repudiado.  
 
En el caso del maltrato animal, por el solo hecho de que los animales 
no pueden expresarse como nosotros, por lo que es necesario 
interpretar su sufrimiento, sus necesidades y de esta manera poder 
protegerlos. ¨Ser la voz de los que no tienen voz¨ 
 
A través de estas líneas invito a todo aquel (musulmán y no musulmán) 
a crear una mayor conciencia sobre nuestro trato hacia cualquier 
criatura viva y una exhortación de un alto al maltrato animal, como una 
forma humanista de ser condescendientes con el don de la vida y de dar 
voz a los que lo necesitan, para contribuir a un mundo mejor. 
 
¨Un buen acto hacia un animal es tan meritorio como un buen acto hacia 
un ser humano, a su vez, un acto de crueldad hacia los animales es tan 
reprensible como un acto de crueldad hacia un hombre¨. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

MVZ Dpl. Medicina Interna Dra. Adriana Yael Al-Rashid Reyes 
 
 
 
 
 
 

Texto dedicado a Erika Sonia Belman Romero 

(1979-2021) 

En mi corazón siempre 



23 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Hiyama, la medicina profética 
 

Imán Al Warda Ortiz 
 
Hace más de mil 400 años, cuando Muhammad (SAW) recibió la 
revelación, La Meca estaba hundida en una época de injusticia e 
ignorancia, con el florecimiento del islam también vino el desarrollo de 
muchas ciencias como la astrología, la filosofía y la medicina.  
Mientras Europa estaba hundida en el oscurantismo de la época 
medieval, el mundo árabe estaba floreciendo. 
 
De acuerdo con una investigación realizada por académicos de la 
Universidad de Jaén (España), la medicina árabe fue un punto de unión 
entre la sabiduría del mundo clásico y la medicina del Renacimiento. Los 
antiguos textos clásicos, perdidos para los médicos occidentales, eran 
conocidos y fueron transmitidos por los árabes. Hunayn ibn Ishaq, 
médico y traductor, fue uno de estos médicos, particularmente célebre 
por sus traducciones de Galeno. 
 
Chinos y árabes se atribuyen el origen de la Hiyama, lo cierto es que 
ambas culturas lo practican hasta el día de hoy, teniéndola como parte de 
la sanación integral.  
En todos los tiempos ha existido la medicina profética y la Hiyama es una 
de ellas. Su origen está en la palabra "haym" que significa "chupar" o 
"succionar", es el proceso de extracción de sangre en puntos específicos 
del cuerpo, usado y recomendado por nuestro profeta Muhammad 
(SAW). "De hecho, el mejor de los recursos que tienen es la hiyama" 
(Sahih al-Bujari 5371). "En la noche de al´Israa, el profeta no pasó por un 
ángel excepto que este le dijera oh, Muhammad (SAW) ordena a tu 
ummah la hiyama" (Sahih Sunan Tirmidhi 3479). 
 
La Hiyama es una medicina para todos los tiempos y para todos los 
pueblos que trae beneficios para la salud de las personas de todas las 
edades, sin embargo, es una medicina que necesita del conocimiento de 
la fisiología y la anatomía del cuerpo humano para que al hacerla sea 
eficaz y en verdad traiga la sanación esperada.  
 
 
 
 
 
 



24 
 

 

 

 

 

 

              

 

 

 

 

 

 

 

 

  

En este tiempo la Hiyama ha resurgido con mucha más fuerza y no solo 
en oriente sino en occidente, con la apertura de la consciencia en que el 
cuerpo y el alma están conectados y toda enfermedad física tiene un 
origen emocional: Para sanar el alma sanamos el cuerpo y viceversa.  
 
El profeta (SAW) dijo: "Para cada enfermedad hay una cura, por lo que, si 
el medicamento encuentra la enfermedad, se curará por la voluntad del 
altísimo". Por lo tanto, la Hiyama es un procedimiento que debe hacerse 
en días específicos del mes lunar y en puntos específicos del cuerpo 
humano. Puede ser en una succión seca o una extracción mojada, esta 
última es la más recomendable pues al extraer la sangre perjudicial a 
través de pequeñas incisiones en la piel, podemos lograr que ese cuerpo 
encuentre la sanación a su padecimiento.  
 
Hay días recomendados como los 17, 19 o 21 del mes lunar. Al revivir y 
practicar esta tradición profética, también recibimos recompensa.              
La Hiyama en la comunidad musulmana en México es desde extraña 
hasta desconocida pues los conversos al islam no se encuentran 
familiarizados con el procedimiento.  
 
Esta técnica que en Occidente se conoce como "Sangría con ventosas" ha 
sido un éxito en la medicina holística y cada día hay más musulmanes que 
quieren regresar a sanar con medicina alternativa, en mi opinión a la 
hiyama no se le ha dado el prestigio que merece y muchos no la 
reconocen como una verdadera ciencia. Si bien la hiyama es una de las 
mejores medicinas en el mundo, sí se requiere que la persona que provee 
el servicio se haya formado debidamente, para evitar efectos secundarios 
y/o que se realice sin material esterilizado ni las condiciones apropiadas.  

Uno de los efectos de la Hiyama es estimular la circulación sanguínea, 
favoreciendo la segregación de endorfinas, analgésicos naturales para el 
cuerpo, de manera que es un eficaz método para tratar el dolor. Ya que 
esta trabaja con los meridianos (sistema nervioso), también podemos 
lograr efectos más profundos en órganos vitales del cuerpo, como cada 
órgano tiene vínculo con una emoción o sentimiento es así como la 
Hiyama puede tener efectos importantes en las enfermedades 

psicosomáticas.  
 
 
 

 
 
 
 



25 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La depresión es una de las enfermedades de nuestra época que si 
bien no todos la padecen sí es un problema de salud pública. La 
Hiyama es una de las mejores opciones para tratarla. También es 
buena para casos de migraña, problemas con el nervio ciático, 
hipertensión, problemas en la piel; tiene un efecto estético y 
profundo sobre las várices, la celulitis o el vitíligo por mencionar 
algunos.  
 
Para una sesión se requieren copas de vidrio que succionan con 
calor agregado. 
 
Como proveedora de salud la hiyama es para mí una medicina 
eficaz y accesible, suelo tratar con ella a hombres y mujeres que 
tienen infertilidad y al embarazo con sus padecimientos, incluso 
he realizado hiyama a recién nacidos, esta es la historia de uno: 
Un bebé nacido con ictericia (nivel alto de bilirrubina) fue atendido 
en un hospital, los médicos probaron con baños de sol, pero el 
bebé no mejoraba, el color de su piel era amarillo canario. En el 
hospital le dijeron a la madre que tenía que dejarlo para un 
procedimiento médico, pero ella no quiso separarse de él así que 
recurrió a la Hiyama. A los tres días de hacerle la Hiyama al bebé 
comenzó a bajar su coloración y a las dos semanas estaba 
completamente normal, así se pudo evitar una separación entre 
madre e hijo. 
 

Viendo la demanda que tenemos sobre esta medicina y muchas 
veces el desconocimiento de esta, he decidido hacer una 
formación para proveedores de salud que quieran implementar la 
Hiyama como parte de sus servicios, esta formación pretende 
darle al proveedor una visión amplia de la medicina profética 
islámica y la práctica correcta de la misma. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Imán Al Warda Ortiz 

 
Datos de contacto 

7773056094 
 
 
 
 



26 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Islam y la Depresión. 
 

Li.c. Psicología Margarita Aguirre Macías 

 
En el nombre de Allah el más Misericordioso, el más Compasivo, 
Alabado sea Allah y que la paz y las bendiciones sean con el Profeta 
Mohammed, su familia, compañeros y amigos, amén.  
 
Como seres sociales que somos, tenemos la gran responsabilidad 
de vivir cordialmente en compañía de quien nos rodea, de 
sentirnos cómodos y satisfechos con nosotros mismos, de cuidar 
nuestra salud mental, de acudir a ayuda profesional cuando sea 
necesario, pero sobre todo que como musulmanes saber que se 
tiene la mejor guía y que ésta ofrece en gran medida soluciones a 
todos los problemas, ya que Allah (Dios) nos brinda en las dos 
fuentes tanto Corán y Sunnah ejemplos para poder vivir y transitar 
ésta vida de la mejor manera ofreciéndonos soluciones a cualquier 
situación y en éste caso particular el bienestar psicológico. 
 
Actualmente estamos viviendo tiempos difíciles en todo el mundo 
a causa del covid-19 pero cabe mencionar que éste virus solo vino 
a “derramar la gota del vaso” ya que en todas las sociedades del 
mundo se viven situaciones muy variadas que afectan la psique de 
la sociedad y que el individuo en muchos de los casos no sabe 
cómo lidiar con lo que le acontece en su caso muy particular, la 
situación aún es más difícil en sociedades pobres trayendo como 
consecuencia otros problemas sociales y todo esto ha generado en 
diferentes grados signos depresivos en las personas, dadas estas 
situaciones se observan diferentes causas como por ejemplo, 
padecer la enfermedad y las secuelas que trae consigo, duelo por 
perder familiares, amigos, vecinos, desempleo, reducción de 
sueldos, aumento de trabajo en el hogar (padres de familia), 
violencia, divorcios, etc. 
 
 
 
 
 
 
 

La depresión no reconoce estatus económico, raza, ni poder, ésta ha 
sido nombrada: “la enfermedad del siglo” y si no se atiende a tiempo 
puede terminar en suicidio. Sin embargo, se mantiene lejos del creyente. 
“Si Dios te aflige con una con una desgracia, nadie excepto Él podrá 
liberarte de ella” (Corán 6:17) 
 
“Diles: Solo Dios los puede liberar de esas situaciones y de toda otra 
aflicción” (Corán 6:64) 
 
Se han observado casos en los que el individuo desafortunadamente no 
cuenta con habilidades para detectar que está transitando por una 
depresión porque desconoce que su malestar es debido a ello y cuando 
la identifica es porque los síntomas ya son muy evidentes, sin embrago 
la depresión la sufren mayormente las mujeres que los hombres, por las 
emociones, el ciclo menstrual, el embarazo, el hogar, depresión 
posparto etc. Y esto tiene su origen en los niveles de estrés de las 
mujeres, pero los niños no están fuera, por esta razón se presenta a 
continuación el cuadro sintomatológico de la depresión como una guía 
en la identificación del síntoma en particular. 
 
 

“A. Cinco (o más) de los síntomas siguientes han estado 
presentes durante el mismo período de dos semanas y 
representan un cambio del funcionamiento previo; al menos 
uno de los síntomas es (1) estado de ánimo deprimido o (2) 
pérdida de interés o de placer. 
Estado de ánimo deprimido la mayor parte del día, casi todos 
los días, según se desprende de la información subjetiva (p. ej., 
se siente triste, vacío, sin esperanza) o de la observación por 
parte de otras personas (p. ej., se le ve lloroso). (Nota: En niños 
y adolescentes, el estado de ánimo puede ser irritable.) 
 



27 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
Disminución importante del interés o el placer por todas o 
casi todas las actividades la mayor parte del día, casi todos 
los días (como se desprende de la información subjetiva o 
de la observación). 
 
Pérdida importante de peso sin hacer dieta o aumento de 
peso (p. ej., modificación de más del 5% del peso corporal 
en un mes) o disminución o aumento del apetito casi todos 
los días. (Nota: En los niños, considerar el fracaso para el 
aumento de peso esperado.) 
 
Insomnio o hipersomnia casi todos los días. 
Agitación o retraso psicomotor casi todos los días 
(observable por parte de otros; no simplemente la 
sensación subjetiva de inquietud o de enlentecimiento). 
 
Fatiga o pérdida de energía casi todos los días. 
Sentimiento de inutilidad o culpabilidad excesiva o 
inapropiada (que puede ser delirante) casi todos los días 
(no simplemente el autorreproche o culpa por estar 
enfermo). 
 
Disminución de la capacidad para pensar o concentrarse, 
o para tomar decisiones, casi todos los días (a partir de la 
información subjetiva o de la observación por parte de 
otras personas). Pensamientos de muerte recurrentes (no 
sólo miedo a morir), ideas suicidas recurrentes sin un plan 
determinado, intento de suicidio o un plan específico para 
llevarlo a cabo. 
 
 

 
 
 
 
 

B. Los síntomas causan malestar clínicamente significativo 
o deterioro en lo social, laboral u otras áreas importantes 
del funcionamiento. 
C. El episodio no se puede atribuir a los efectos fisiológicos 
de una sustancia o de otra afección médica. 
D. El episodio de depresión mayor no se explica mejor por 
un trastorno esquizoafectivo, esquizofrenia, un trastorno 
esquizofreniforme, trastorno delirante, u otro trastorno 
especificado o no especificado del espectro de la 
esquizofrenia y otros trastornos psicóticos. 
E. Nunca ha habido un episodio maníaco o hipomaníaco”. 
(Ortiz, Tallo, Margarita, 2019) 

 
 
Ahora bien; ¿Qué debo hacer si identifico más de cinco síntomas del 
cuadro sintomatológico de la depresión? Primero, saber que todo es una 
prueba de Allah y que de esta manera se expían pecados. Allah dice: 
 
“Los pondremos a prueba con algo de temor, hambre, pérdida de bienes 
materiales, vidas y frutos, pero albricia a los pacientes. Aquellos que 
cuando les alcanza una desgracia dicen: “De Dios provenimos, y a Él 
retornaremos para que nos juzgue por nuestras acciones”. A ellos su 
Señor bendecirá con el perdón y la misericordia, y son los 
[correctamente] guiados. (Corán 2:155-157). 
 
Hadiz: 
 
“Las adversidades continuarán afligiendo al creyente y a la creyente en 
sus cuerpos, sus familias y propiedades, hasta que se encuentren con 
Allah libres de todo pecado” (Tirmidhi). 
 
 
 



28 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Acciones para realizar para encontrar una cura islámica: tener la 
creencia en el monoteísmo es la mejor cura ya que mientras se 
tenga la fe en el Misericordioso se sentirá siempre apoyo y paz en 
el corazón. No alejarse de Allah, ya que el lazo que nos une a Él 
es la oración. 
 
“Busquen socorro en la paciencia y la oración”. (Corán 2:45) 
Cuando se sienta algún mal, por ejemplo: presionado, agobiado, 
decepcionado, etc., correr a hacer la oración, ésta le liberará de 
esos malestares. 
 
Es importante hacer súplica a Allah pues el acercarse a ÉL es 
como un bálsamo y llorar con un corazón sincero, se puede 
realizar la siguiente súplica enseñada por el Profeta, la paz y las 
bendiciones de Dios sean con él:  
 
“Al-lahuma, inni ‘abduka, ibnu ‘abdika, ibnu amatika, naṣiati bi 
iadika, maḍin fia qaḍa’uka, as’aluka bikul-li ismin huwa laka, 
sammaita bihi nafsaka, aw anzaltahu fî kitabika, aw ‘al-lamtahu 
aḥadan min jalqika, awista’zarta bihi fî ‘ilmil gaibi ‘indaka, an taj’al 
Al Qurana rabi’a qalbi, wa nura ṣadri, wa yala’a ḥuzni, wa dhahaba 
hammi”. 
 
 (¡Oh, Señor, soy Tu siervo, hijo de Tu siervo y Tu sierva, mi 
completo dominio está en tus manos, he tratado de llevar a cabo 
Tus órdenes, ¡tu decreto sobre mí es justo! Te suplico por todos 
Tus nombres con los cuales Te has llamado a Ti mismo, o lo hayas 
revelado en Tu libro, o lo hayas enseñado a alguien de tu creación, 
o lo hayas preservado en Tu conocimiento oculto, que conviertas 
al Corán en lo que revive mi corazón, la luz de mi pecho, que da 
final a mi tristeza y alivia mis preocupaciones). 
 
 
 
 
 



29 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“¿Acaso quien responde al afligido cuando lo invoca, alivia los 
pesares y los ha hecho a ustedes los responsables de la Tierra 
[puede equipararse a quien no es capaz de hacer nada de eso?]” 
(Corán 27:62). 
 
Es importante saber que como dice el siguiente hadiz: “Por Al-lah, 
Él no ha creado enfermedad alguna sin que haya creado también 
su tratamiento”. (Bujari). 
 
Finalmente, es importante mencionar que se debe buscar la cura 
por medios lícitos como es la medicina, la Psicología, la ruqia, 
“Traten las enfermedades, pero no usen nada que sea haram” 
(Abu Dawud) Y sepan que los pacientes tendrán éxito.  
 
“¡Oh, creyentes! Tengan paciencia, perseverancia, defiéndanse y 
tengan temor de Dios, que así tendrán éxito” (Corán 3:200). 
-Nosotros los musulmanes estamos en busca de la otra vida más 
que de esta-. 
 
 
 
 
Bibliografía: 
García, Isa, El Corán, Traducción comentada, Cairo, febrero 2016. 
Ortiz, Tallo, Margarita. Psicopatología Clínica. Adaptado al DSM-
5, 2da Edición, enero 2019. Editorial Pirámide. 
 
 
 
 
 
 

Lic. Psicología Margarita Aguirre Macías. 
 
 
 
 
 



30 
 

سْمِ  َّٰهِ  ب ِ لل  ِ  ٱ 
ن 
لر حْم َّٰ

 
مِ  ٱ لر حِي 

 
ٱ  

 
 

En el nombre de Allah, el Clemente, el Compasivo, el Misericordioso 

 

 

Que la memoria, el conocimiento y la sabiduría  

Sean la semilla, los elementos y el Silencio 

Para que  al escucharnos, contemplemos a Allah 

 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوت   ف رح  ® 

 



31 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Barakah® 
La primera revista musulmana en México  

para fomentar el diálogo interreligioso, 

científ ico y con él no creyente 

 

Te invita a escribirlos y expresarnos tus 

dudas, temas de interés, opinión y a 

colaborar.  

revistabarakah@gmail.com 

 بركة



32 
 

 

 

Inna-Lillahi-Wa-Inna-Ilayhi Raji'un  

De Allah somos y a Él hemos de volver  

 

Quienes formamos parte de la revista Barakah  

Abrazamos a Dra. Adriana Yael Al-Rashid Reyes 

ante la pérdida de su hermana. 

Y le pedimos a Allah 

que el dolor en su corazón y en el de su familia  

se convierte en alegría  

al recordar que se ha cumplido la voluntad de Allah 

 

 

 

 

 

 

 

 Erika Sonia Belman Romero 

(1979-2021) 

 



33 
 

 

َّٰه   لل  ر   ٱ  كْب  
ٱ   , 

Al·lahu-àkbar 

D/os es el más grande  

 

 

 



34 
 

 بركة
 

 

 

 

Barakah®  
La primera revista musulmana en México 

Para fomentar el diálogo interreligioso, científico y con el no creyente ® 
 
 

Todos los derechos pertenecen a  

Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوت   ف رح  ® 

y cada artículo a sus colaboradores.  
 

 


