
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Allah y la Tristeza

ن  الله God and sadnessوالحز 

La primera revista musulmana en México para fomentar el diálogo interreligioso, científico y con el no creyente 

 The first Muslim magazine in Mexico to promote interreligious scientific and non -believer dialogue 

لمخصص  

الوردانيعمرود  

1445 - 2023 
Número  XXX 

 

لة  ولا  ة  مج  سلامي  ي  ا 
ك ف  كسي 

لحوار الم
ل

ان  مع  دي  علم مع ، الأ خ زى الأ 
ز ومع ال ي  ن  غ  ي  مي  المو   



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Página legal 

 

Todos los derechos (idea original, investigación y diseño) pertenecen a  

Martha Leticia Martínez de León… Silencio  سكوت    ف زح  ® 

 

La creación de esta revista tiene como fundamento ser una Bendición -Barakah®, al compartir el 

conocimiento del islam para fortalecer el diálogo interreligioso, científico y con el no creyente. 

Sin fines de lucro 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Legal page 

 

All rights (original idea, research, translation, design) belong to  

Martha Leticia Martínez de León... Silence    سكوت   ف زح ® 

 
The creation of this magazine is based on being a Blessing -Barakah®, by sharing the 

knowledge of Islam to strengthen interfaith, science and dialogue with the non-believer. 

 

Not-for-profit 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Barakah es la gracia de D/os dispersa en 

personas, lugares, objetos y manif iesta la 

revelación de D/os.  Es la fuerza de D/os 

contraída para ser compartida y fortalecer a 

quien la otorga y recibe . 

La Barakah pertenece al misticismo 

islámico.  

Es la fuente de donde emana el agua divina, la 

única capaz de saciar la sed del Hombre, porque 

como menciona el sabio del islam 

Amr Elwardany 

No es el agua quien te quita la sed, es ِه  ٱلّلَٰ

Barakah is the grace of God dispersed in 

people, places, objects and manifests the 

revelation of God.  It is the strength of G-d 

contracted to be shared and to strengthen the 

giver and receiver. 

The Barakah  belongs to Islamic mysticism.  

It is the fountain from which the divine water 

emanates, the only one capable of quenching 

Man's thirst, for as the sage of islam mentions  

Amr Elwardany 

It's not water that quenches your thirst, it's هِ   ٱلّلَٰ



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Número dedicado a     

 الله
Dra. Nahla El-Haraki 

Dra. Mariam Saada 

y a ti 

Dr. Amr Elwardany 

Porque tus Palabras son un abrazo  

custodiado por D/os 

 

Issue dedicated to: 

 

هِ  ٱلّلَٰ
Dra. Nahla El-Haraki 

Dra. Mariam Saada 

and you 

Dr. Amr Elwardany 

because the beauty of your eyes has   

the innocence of Wisdom. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La tristeza forma parte de la experiencia, del conocimiento y de la 

memoria de todo ser humano, y al contrario de lo que se piensa no es la 

contraparte de la alegría, sino su reflejo más que su sombra. 

Por otra parte, la tristeza está alejada de la felicidad, ya que está es 

momentánea, efímera porque, así como llega se va, en cambio, la tristeza 

se queda y modifica nuestro caminar y sobre todo la forma en como 

percibimos la vida y recibimos la experiencia.  

La tristeza pertenece al espíritu, no a la carne y a la mente-alma, su 

hábitat es el espíritu porque al trastocarlo, el ser humano tiene el deber 

de modificarse, de reflexionarse y sobre todo de reencontrarse con lo 

divino. 

La tristeza fue considerada por los llamados Padres del desierto, como 

Asedia Espiritual, es decir, aquella que no permite a la persona 

encontrarse con D/os ya sea porque está sumido completamente en sí 

mismo o porque trabaja de manera excesiva olvidándose de la misma 

manera de D/os.  Por lo que fue llamado por el padre del desierto Evagrio 

Póntico como el Octavo Pecado capital seguido por la Vanagloria, en 

particular porque en esos estados mencionados el hombre sólo piensa en 

sí mismo. 

Sin embargo, la tristeza también forma parte de un encuentro divino, 

develándose como resurrección, porque después de este proceso oscuro, 

llega la luz y con ello un encuentro con D/os, consiguiéndose esto, a 

través de pequeños momentos de oración y de encuentros con lo Divino, 

analogía de las cinco oraciones islámicas, por lo que el musulmán no 

sufre, así está escrito, y en este breve recorrido descubriremos por qué….  

 

 

Sadness is part of the experience, knowledge and memory of every 

human being, and contrary to popular belief it is not the counterpart of 

joy, but its reflection rather than its shadow. 

On the other hand, sadness is far removed from happiness, since 

happiness is momentary, ephemeral because, just as it arrives it leaves, 

whereas sadness stays and modifies our path and above all the way in 

which we perceive life and receive experience.  

Sadness belongs to the spirit, not to the flesh and not to the mind-soul, its 

habitat is the spirit because when it disrupts it, the human being has the 

duty to modify himself, to reflect and above all to reencounter the divine. 

Sadness was considered by the so-called Desert Fathers as Spiritual 

Besiegement, i.e. that which does not allow a person to meet God, either 

because he is completely absorbed in himself or because he works 

excessively, forgetting God in the same way.  This is why it was called by 

the desert father Evagrius Ponticus as the Eighth Deadly Sin followed by 

Vainglory, in particular because in these mentioned states man thinks only 

of himself. 

However, sadness is also part of a divine encounter, revealing itself as 

resurrection, because after this dark process, light comes and with it an 

encounter with God, and this is achieved through small moments of prayer 

and encounters with the Divine, analogy of the five Islamic prayers, so that 

the Muslim does not suffer, so it is written, and in this brief tour we will 

discover why ..... 

 

 

سْمِ  َّٰهِ  ب ِ لل  ِ  ا  ن 
لز حْم َّٰ

 
مِ  ا لز حِي 

 
ا  

Martha Leticia Martínez de León…  Silencio  سكوت   ف زح ® 

ا  ا ماري  سي  ي  ي  ز    لي  ي  ي  ي 
ون    دى    مارت  سكوت    ف زح...    لي  ® 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LOS TRES ESTADIOS Y SUS SIETE LENGUAJES 

Cada uno de los seres humanos que habitamos la tierra, nos conformamos no 

sólo de átomos, células y neuronas por mencionar el equivalente al cuerpo, al 

alma y al espíritu, los cuales están relacionados con la Palabra, la Escucha y el 

Silencio, triada que ha recorrido la historia no sólo de las religiones si no de 

las mitologías.  

El ser humano se muestra como materia gracias a los átomos, y se hace 

presente por la Palabra, mientras que el alma se vivifica por el trabajo de las 

células que toman sentido al Escuchar a la Palabra reaccionando e 

influenciando al pensamiento, y el Espíritu se conecta por el misterio de las 

neuronas que conocen de manera privilegiada tanto la profundidad de la 

materia, del alma-pensamiento, por el Silencio con el cual llevan a cabo su 

recorrido., y mientras todos esto sucede el Ser humano, en su conjunto, se 

construye y deconstruye por siete lenguajes que lo acercan y alejan no sólo 

de sí mismo y del prójimo sino de D/os. estos son: 1. Corporal, 2. Emocional, 

sentimental, 3. Instintivo, 4. Sensorial, 5. Racional, 6. Sexual y 7. Espiritual. 

Perteneciendo así los tres primeros al cuerpo – materia, el cuarto y quinto al 

alma y el sexto y séptimo lenguaje al espíritu, con esto se quiere decir que, 

para encontrar la paz completa y el estado de alegría espiritual, se deben de 

reconocer cada uno de estos lenguajes y sanarlos, desde el lugar al que 

pertenece de lo contrario sólo encontraran enfermedad, es decir, los 

pertenecientes al cuerpo deben sanarse con la Palabra, los del alma-mente 

con la Escucha y los del Espíritu desde el Silencio, de ahí el sentido del ayuno 

que no es más que un Silencio de todo para darle un lugar privilegiado a D/os. 

aunado a todo esto está la Vida, la Existencia y la Muerte. La vida tiene 

relación con el tiempo, con la materia y la Palabra, la Existencia tiene su 

sentido en el ser en lo inmortal en lo que está en la mente-alma, mientras que 

la muerte al tener su principio en la Eternidad, es aquello que le da no sólo 

sentido a todo sino un por qué.  

Con esto damos a entender que la tristeza tiene diversos niveles y que está se 

sana dependiendo al cual pertenezca y desde el cual comience.  Siendo así 

que el sufismo o mística islámica ha desarrollado la teología del alma, desde 

la cual profundizaremos en la tristeza.  

 

THE THREE STAGES AND THEIR SEVEN LANGUAGES 

Each one of us human beings who inhabit the earth is made up not only of 

atoms, cells and neurons, to mention the equivalent of body, soul and spirit, 

which are related to the Word, Listening and Silence, a triad that has run 

through the history not only of religions but also of mythologies.  

The human being is shown as matter thanks to the atoms, and becomes 

present through the Word, while the soul is vivified by the work of the cells 

that make sense by Listening to the Word reacting and influencing thought, 

and the Spirit is connected through the mystery of the neurons that know in a 

privileged way both the depth of matter, of the soul-thought, through the 

Silence with which they carry out their journey..., and while all this is 

happening, the human being, as a whole, is constructed and deconstructed by 

seven languages that bring him/her closer to and further away not only from 

himself/herself and from his/her neighbour, but also from God. Thus the first 

three belong to the body-matter, the fourth and fifth to the soul and the sixth 

and seventh language to the spirit, meaning that in order to find complete 

peace and a state of spiritual joy, each of these languages must be recognised 

and healed, That is to say, those of the body must be healed with the Word, 

those of the soul-mind with Listening and those of the Spirit with Silence, 

hence the meaning of fasting, which is nothing more than a Silence of 

everything in order to give a privileged place to God. Linked to all this is Life, 

Existence and Death. Life is related to time, to matter and to the Word, 

Existence has its meaning in being in the immortal in that which is in the mind-

soul, while death, having its beginning in Eternity, is that which gives not only 

meaning to everything but a why.  

By this we imply that sadness has different levels and that it is healed 

depending on the one to which it belongs and from which it begins.  Thus 

Sufism or Islamic mysticism has developed the theology of the soul, from 

which we will delve into sadness. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LA EDUCACIÓN DEL NAFS - ALMA 

Los maestros sufíes señalan que, para educar el alma, se deben de conocer 

sus enfermedades, y con ello, los medios para sanarlas, de ahí la importancia, 

de conocer los estadios señalados anteriormente.  

En el Sagrado Qur´an podemos leer, que existen tres partes del Nafs: 

1. La Nafs que promueve el mal: en verdad la nafs es instigadora del mal 

a menos que mi Señor por misericordia la preserve del pecado (Corán 

12:53). 

2. La Nafs que censura: lo juro por la nafs que censura (Corán 70,72) 

3. La Nafs apaciguada: Oh nafs apaciguada, regresa a tu Señor satisfecha 

y aceptada, entra donde están Mis Siervos, entra a Mi Paraíso. (Corán 

89:27-30). 

Sin embargo, estas triada no muestra tres almas distintas sino una sola alma 

que se fragmenta. Ante esto, la educación propuesta por los sufíes, significa 

conocer al alma de tal manera, que se pueda reconocer el alma y sanar, pero 

desde donde este emerge, sin ir adivinando, ya que esto, en la mayoría de las 

ocasiones daña.  

Así el llamado hal o al-ahwal en plural, designa el estado espiritual el cual es 

pasajero, por lo que se opone al hal a maqom estación espiritual, que tiene un 

sentido permanente.  

Dice Dios - suyas son toda la Gloria y Majestad: en verdad el alma 

instiga al mal (Qur´an12:53), y dice también: El que impide que el alma 

ceda a sus pasiones. (Qur´an 79:40), y también: ¿Has visto al que toma 

por dios suyo a sus pasiones? (Qur´an 45:23) y muchos otros versículos que 

muestran los males del alma y su poca inclinación al bien 

Para la mística islámica las enfermedades del alma pueden confundirse con 

estados de santidad, es decir, en ocasiones el creyente se pierde más de 

D/os al dogmatizar su creencia, su religión y por ende su fe. 

THE EDUCATION OF THE NAFS - SOUL 

The Sufi masters point out that, in order to educate the soul, one must know 

its illnesses, and with it, the means to heal them, hence the importance of 

knowing the stages mentioned above.  

In the Holy Qur'an we read that there are three parts of the Nafs: 

1. The Nafs that promotes evil: verily the nafs is an instigator of evil unless my 

Lord in mercy preserves it from sin (Qur'an 12:53). 

2. The Nafs that censures: I swear by the nafs that censures (Qur'an 70:72). 

3. The Nafs that appeases: O nafs that appeases, return to your Lord satisfied 

and accepted, enter where My Servants are, enter My Paradise (Qur'an 89:27-

30). 

However, these triads do not show three distinct souls but a single soul that is 

fragmented. In view of this, the education proposed by the Sufis means to 

know the soul in such a way that one can recognise the soul and heal it, but 

from where it emerges, without guessing, as this, more often than not, is 

harmful.  

Thus, the so-called hal or al-ahwal in the plural, designates the spiritual state 

which is transient, thus it is opposed to the hal a maqom spiritual station, 

which has a permanent meaning.  

God says - all Glory and Majesty are His: verily the soul instigates evil 

(Qur'an 12:53), and He also says: He who prevents the soul from 

yielding to its passions (Qur'an 79:40), and also: Have you seen him 

who takes his passions as his god (Qur'an 45:23) and many other 

verses that show the evils of the soul and its disinclination to good 

(Qur'an 45:23) and many other verses that show the evils of the soul 

and its disinclination to goodness (Qur'an 45:23). 

For Islamic mysticism, diseases of the soul can be mistaken for states of 

holiness, i.e. sometimes the believer loses more of God by dogmatising his 

belief, his religion and thus his faith. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PRIMERA ENFERMEDAD DEL ALMA 

CREERSE SANTIFICADO 

El encuentro con D/os tiene diferentes momentos, situaciones y 

consecuencias, cada persona tiene un encuentro personal y único con lo 

divino, por ello, nadie puede colocarse en un nivel superior, porque como 

menciona el Sura Al Hujurat, o las Moradas, aquel que se burla puede estar en 

un nivel inferior de quien recibe la burla o critica.  

Todo encuentro con D/os es superior, único, y regularmente no tiene una 

explicación, por lo que no existen palabras, mostrando que este encuentro no 

pertenece al cuerpo, pero si al alma y al espíritu. 

Ante esto el creer que con sólo orar ya se ha cumplido con D/os, es un 

principio que enferma, en particular porque esto provoca que la persona se 

pretenda superior a la gente alrededor, ora no sirve de nada si las acciones 

denigran, dañan o ignoran al otro. 

Aunado a ello se debe tener claro que la oración, no es momento para pedir a 

D/os, sino es un lugar personal para agradecer, para estar en Silencio y 

escuchar lo que Allah tiene para decirnos, es así que, si la oración se convierte 

sólo en un instante de pedir olvidando la gratitud más que aliviar nos 

dañamos,  

Por otra parte, se encuentran aquellos que oran en los tiempos determinados, 

sólo por obligación y por costumbre, dejando de lado el gozo de encontrarse 

con el amado. También aquí para quien sólo reza porque así debe de hacerlo, 

pero no por el gozo de estar, permanecer y encontrarse con lo sagrado, cae 

en un estado de enfermedad y de ceguera.  

Por ello, menciona un sabio en labios de Ibn Abu al-Dunya: 

No ansíes la serenidad mientras haya en ti un vicio, y no ansíes la salvación 

mientras pese en ti una falta. 

FIRST SICKNESS OF THE SOUL 

BELIEVING ONESELF TO BE SANCTIFIED 

The encounter with God has different moments, situations and consequences, 

each person has a personal and unique encounter with the divine, therefore, 

no one can be placed on a higher level, because as mentioned in Sura Al 

Hujurat, or the Abodes, the one who mocks may be on a lower level than the 

one who receives the mockery or criticism.  

Every encounter with G-d is superior, unique, and regularly has no 

explanation, so there are no words, showing that this encounter does not 

pertain to the body, but to the soul and spirit. 

This is a sickening principle, in particular because it causes the person to 

pretend to be superior to the people around him, and prayer is of no use if the 

actions denigrate, harm or ignore the other person. 

In addition, it should be clear that prayer is not a time to ask God, but a 

personal place to be grateful, to be in silence and listen to what Allah has to 

tell us, so if prayer becomes only a moment of asking, forgetting gratitude, 

rather than relief, we harm ourselves,  

On the other hand, there are those who pray at set times, only out of obligation 

and out of habit, neglecting the joy of meeting the beloved. Here too, for those 

who pray only because they have to, but not for the joy of being, staying and 

meeting with the sacred, fall into a state of sickness and blindness.  

Therefore, a wise man mentions on the lips of Ibn Abu al-Dunya: 

Do not crave for serenity as long as there is in a vice, and do not crave for salvation 

as long as a fault weighs on you. 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SEGUNDA ENFERMEDAD DEL ALMA 

NO DEJAR DESCANSAR LAS LÁGRIMAS 

 

A lo largo de la historia de la humanidad tanto civilizaciones antiguas como 

diversas religiones han resaltado a las lágrimas como caminos que necesita el 

alma para reencontrarse con el Espíritu, de esta manera, se explica que el alma 

necesita entre siete y  nueve días para llegar al primer cielo, entregándole la 

luz, pero si estas sobrepasan este tiempo, ahogan no al espíritu que se ha 

liberado de la vida, sino alma de quien llora, es decir, quien llora más de lo 

normal y vive entristecido, comete un acto de soberbia, porque esta acción 

implica estar en contra de la Voluntad de D/os, es renegar de lo que él sabe 

es para bien del ser humano aunque este no lo comprenda. Porque como dicen 

los sabios: 

No es lo mismo llorar en la tristeza que llorar de tristeza, porque el que 

llora de tristeza se reconforta llorando, mientras que, al que llora en la 

tristeza, el llorar aumenta tanto su aflicción como su tristeza. 

Es así que, para los sabios, la tristeza es porque las personas están alejadas de 

D/os, y al vivir sin escucharlo y contemplarlo, sobreviven sordos y ciegos de 

frente a la bondad. 

La tristeza no es un mal, al contrario, es parte de un crecimiento y un 

fundamento en la interiorización, sin embargo, se convierte en un mal cuando 

esta se pone por encima de todo, absorbiendo al ser y a su esencia, 

provocando con ello, una muerte del alma y por en ende del espíritu. 

Las lágrimas son parte de la purificación, limpian y traen una nueva luz, pero 

cuando se vuelven cotidianas, ensombrecen el sendero, inundando el 

pensamiento, ahogando el presente y el futuro con el agua del pasado. 

Para un musulmán el sufrimiento no es más que un breve tiempo donde el 

corazón está más vulnerable y limpio por lo que el encuentro con D/os es no 

sólo más puro, sino inocente. 

 

SECOND DISEASE OF THE SOUL 

NOT LETTING TEARS REST 

Throughout the history of mankind, both ancient civilisations and various 

religions have emphasised tears as the paths that the soul needs in order to be 

reunited with the Spirit. In this way, it is explained that the soul needs between 

seven and nine days to reach the first heaven, giving it the light, but if these 

tears exceed this time, they choke not the spirit that has been freed from life, 

but the soul that cries, The soul of the one who cries, that is to say, the one 

who cries more than usual and lives saddened, commits an act of pride, 

because this action implies being against the Will of G-d, it is to deny what He 

knows is for the good of the human being, even if he does not understand it. 

For as the wise say: 

It is not the same to weep in sadness as to weep out of sadness, for he 

who weeps out of sadness is comforted by weeping, whereas, to him 

who weeps in sadness, weeping increases both his affliction and his 

sadness. 

Thus, for the sages, sadness is because people are estranged from G-d, and by 

living without hearing and contemplating Him, they survive deaf and blind to 

goodness. 

Sadness is not an evil, on the contrary, it is part of a growth and a foundation 

in internalisation, however, it becomes an evil when it takes precedence over 

everything, absorbing the being and its essence, thus causing a death of the 

soul and therefore of the spirit. 

Tears are part of purification, they cleanse and bring new light, but when they 

become daily, they overshadow the path, flooding the thought, drowning the 

present and the future with the water of the past. 

For a Muslim, suffering is but a brief time when the heart is more vulnerable 

and cleansed so that the encounter with God is not only purer, but innocent. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TERCERA ENFERMEDAD DEL ALMA 

CONFIAR MÁS EN LOS HOMBRES QUE EN D/OS 

Es normal que, al pasar por un momento de tristeza, el ser humano busca 

inmediatamente la compañía, las palabras y el abrazo de otras personas, este 

acto no sólo es normal sino saludable para el alma, sin embargo; es preciso no 

confundir, la necesidad de compañía con pensar que con esta se tiene todo. 

Ante un acto doloroso, las personas suelen culpar a D/os, y adjudicar a su 

voluntad la situación por la que se está pasando, apoyándose por completo en 

los hombres, pero es de recordar que está compañía es efímera y más física 

que emocional y espiritual, porque cuando la persona se queda sola, el vacío, 

la angustia y la tristeza retornan, en cambio, cuando la persona está llena de 

D/os, no hay vacíos ni soledad. 

La presencia de D/os, lleva a comprender que no existe un Yo sino un 

Nosotros, que no voy caminando yo sólo, sino que vamos juntos siempre, por 

eso, el creyente siempre está acompañando. Esta enseñanza se entreteje con 

la belleza de mística de un santo católico, es decir, San Francisco de Asís, 

quien pregonó que todo al ser creación de D/os se devela hermano del ser 

humano, es así que todo lo que tiene vida, respira, tiene un cuerpo a diferente 

escala fue puesto alrededor del ser humano para que nunca se sienta sólo. 

"Si D/os te impone una desgracia, no hay para apartarla ningún otro 

que Él. si Él quiere para ti un bien, nadie podrá impedir Su Favor" 

(Qur´an 10:107) Y, asimismo: "No hay un animal en la tierra cuya 

subsistencia no incumba a D/os" (Qur´an 11:6) 

La confianza en los seres humanos es parte de la fortaleza que otorga la 

compañía de la humanidad, sin embargo, ninguno será capaz de aliviar a 

profundidad el interior. Confiar en los hombres más que en D/os, enferma el 

alma porque con el tiempo, se esperará recibir una recompensa por ello, 

causando aún más dolor, si está no llega en el tiempo o en el momento preciso, 

y esto es porque la espera causa un gran dolor, como también lo deja asentada 

la filosofía budista. En cambio, aferrarse y confiar plenamente en D/os sanará 

todo mal a través de su compañía.  

 

 

THIRD SICKNESS OF THE SOUL 

TRUSTING IN PEOPLE MORE THAN IN GOD 

It is normal that, when going through a moment of sadness, the human being 

immediately seeks the company, words and embrace of other people, this act 

is not only normal but healthy for the soul, however, it is necessary not to 

confuse the need for company with thinking that with this we have 

everything. 

In the face of a painful act, people tend to blame God, and attribute the 

situation they are going through to His will, relying entirely on men, but it is 

important to remember that this company is ephemeral and more physical 

than emotional and spiritual, because when the person is left alone, 

emptiness, anguish and sadness return, whereas when the person is full of 

God, there is no emptiness or loneliness. 

The presence of God leads to the understanding that there is not an I but a 

We, that I am not walking alone, but that we are always walking together, and 

that is why the believer is always accompanying. This teaching is interwoven 

with the mystical beauty of a Catholic saint, St. Francis of Assisi, who 

proclaimed that everything, being the creation of God, becomes the brother 

of man, so that everything that has life, breathes, has a body on a different 

scale, is placed around man so that he never feels alone. 

"If God imposes a misfortune upon you, there is none to avert it but 

Him. If He wills a good for you, there is none to hinder His favour" 

(Qur'an 10:107). And likewise: "There is not an animal on earth whose 

sustenance is not of God's concern" (Qur'an 11:6). 

Trust in human beings is part of the strength granted by the company of 

mankind, yet none will be able to relieve the depths within. Trusting in men 

rather than in God sickens the soul because in time, one will expect to receive 

a reward for it, causing even more pain if it does not come in time or at the 

right moment, and this is because waiting causes great pain, as Buddhist 

philosophy also states. Instead, clinging to and trusting fully in G-d will heal 

all evil through His company. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oh Señor, la profundidad de mi Tristeza no existe ante la Eternidad 

de tu Misericordia

ا ،ي  ن  رت  ي  عمق  ا 
ودلأخز ن  للةوج  ي  لودق 

خ 

ك رحمي 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CUARTA ENFERMEDAD DEL ALMA 

AUSENCIA Y EXCESO DE ORACIÓN 

 Una de las particularidades del ser humano es su actuar extremo en diversas 

situaciones, o necesita mucho o se olvida por completo. Esta falta de equilibrio 

provoca tanto insatisfacción como éxtasis, dejándolo a la defensiva de sí 

mismo, en particular, porque al vivir en los extremos, la persona deja de 

conocerse en su totalidad, para sólo saber actuar desde estos, confundiendo 

su caminar, su actuar, su percepción, su encuentro con el otro y sobre todo 

con D/os. 

Es así como la persona que se olvida por completo de orar, de platicar sus 

preceptos religiosos por falta de tiempo o quizá, es mejor decir, por falta de 

ganas tiene la misma enfermedad del alma que quien no hace otra cosa que 

orar. 

Orar es un encuentro con D/os, es la necesidad de encontrarse con lo que se 

ama, es un momento de paz, de templanza, de misericordia que se queda 

plasmado en todo lo que somos durante todo el día, es una especie de 

medicina que cura todo mal. Por lo tanto, si no tomamos este medicamento 

en el tiempo preciso y adecuado de la historia de nuestro día, o la tomamos 

de más o sin necesitarla nos provocará un daño más profundo. 

Es así que esta enfermedad causada por el exceso y la ausencia se cura con 

un accionar templado, consiente, amoroso y anhelado de nuestro encuentro 

con D/os y con nuestra religión. 

Esta enfermedad del alma provocada por el exceso, y por la proliferación del 

yo tiene su cura en la templanza, y en la misericordia que nos ofrece nuestro 

encuentro con D/os a través de la mesura. El Dhikr o la invocación tienen un 

bello proceso hacia el Misterio, el cual es lento y pausado, porque sólo la 

lentitud y la pasividad son capaces de mostrar la belleza de buscar y encontrar 

para continuar buscando, simplemente porque el encuentro con lo divino se 

expande y nos muestra que la búsqueda continuará hasta el día de nuestra 

muerte la cual debe estar bajo la voluntad y misericordia divina, y no desde la 

enfermedad, el dolor, y el yo.  

 

FOURTH DISEASE OF THE SOUL 

ABSENCE AND EXCESS OF PRAYER 

  One of the peculiarities of human beings is their extreme behavior in various 

situations, either they need a lot or they forget completely. This lack of balance 

causes both dissatisfaction and ecstasy, leaving him defensive of himself, in 

particular, because by living in the extremes, the person stops knowing himself 

in his entirety, only knowing how to act from these, confusing his walk, his 

actions. , his perception, his encounter with the other and above all with God. 

This is how the person who completely forgets to pray, to discuss his religious 

precepts due to lack of time or perhaps, it is better to say, due to lack of desire, 

has the same illness of the soul as someone who does nothing but pray. 

Praying is an encounter with G/d, it is the need to encounter what one loves, 

it is a moment of peace, of temperance, of mercy that remains reflected in 

everything we are throughout the day, it is a kind of medicine that cures all 

evil. Therefore, if we do not take this medication at the precise and appropriate 

time in the history of our day, or we take it too much or without needing it, it 

will cause deeper damage. 

Thus, this disease caused by excess and absence is cured with a temperate, 

conscious, loving and longing for our encounter with G/d and our religion. 

This disease of the soul caused by excess, and by the proliferation of the self, 

has its cure in temperance, and in the mercy that our encounter with G/d 

offers us through moderation. The Dhikr or invocation has a beautiful process 

towards the Mystery, which is slow and deliberate, because only slowness and 

passivity are capable of showing the beauty of searching and finding to 

continue searching, simply because the encounter with the divine expands. 

and shows us that the search will continue until the day of our death which 

must be under divine will and mercy, and not from illness, pain, and self. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

QUINTA ENFERMEDAD DEL ALMA 

PERDIDA DEL SENTIDO DE LA OBEDIENCIA 

 
En esta época, el sentido de la voz obediencia, pareciera estar relacionado 
con el no pensar, con la ignorancia y con el sometimiento (palabra mal 
comprendida también), sin embargo, la obediencia desde su sentido puro, 
ético y espiritual se relaciona con la escucha y la comprensión, con ese tiempo 
de reflexión donde el profeta a través de la Sunna, nos explica a través de 
preceptos y normas lo que es mejor para nuestro comportamiento y sobre 
para nuestro actuar.  
 
La sunna, es el conjunto de palabras y actos del Profeta, que se revelan una 
guía para el creyente, de ahí que la mayoría de los musulmanes seamos 
sunníes, es decir, aquellos que nos sujetamos a las normas y enseñanzas del 
Profeta y del Sagrado Qur´an.  
 

SEXTA ENFERMEDAD DEL ALMA 
 

NO CREERSE MERECEDOR DE LA MISERICORDIA Y DEL PERDÓN 
DIVINO 

 
El creyente y amante de D/os, sabe reconocer cuando se equivoca, y sabe 
también que, si su corazón se acongoja y se arrepiente desde su interior, D/os 
le dará el perdón a través de inyectarle ganas de nuevas de superarse, pero 
también sabe que este perdón viene acompañado de trabajo interior, de 
cambios en la manera de actuar, de pensar y sobre todo en modificar la 
manera en cómo nos encontramos con la vida y con la existencia.  
 
Es así que la conmiseración de uno mismo, al sentir una culpa extrema y 
decidir por uno mismo que D/os nunca nos perdonará, no sólo es un acto de 
vanagloria, porque nos ponemos en el lugar de D/os, sino un acto de flojera 
espiritual porque nos estamos negando el ser mejores seres humanos, nos 
negamos a trabajar en cada uno de nuestros lenguajes, para sanar. Esta 
manera de conformarse a través de la laceración y la lástima es una de los 
males más graves que enferman el alma.  

FIFTH DISEASE OF THE SOUL 

LOSS OF THE SENSE OF OBEDIENCE 

 
At this time, the meaning of the word obedience seems to be related to not 

thinking, ignorance and submission (a word that is also poorly understood), 

however, obedience from its pure, ethical and spiritual meaning is related to 

listening and understanding, with that time of reflection where the prophet, 

through the Sunna, explains to us through precepts and norms what is best for 

our behavior and for our actions. 
 

The sunna is the set of words and acts of the Prophet, which are revealed as 

a guide for the believer, hence the majority of Muslims are Sunnis, that is, 

those who subject themselves to the rules and teachings of the Prophet and 

the Holy Qur'an. 

 
SIXTH DISEASE OF THE SOUL 

 

NOT BELIEVING YOURSELF DESERVING MERCY AND DIVINE 

FORGIVENESS 
 

The believer and lover of G/d knows how to recognize when he is wrong, and 

also knows that, if his heart grieves and repents from within, G/d will give him 

forgiveness by injecting him with the desire to improve himself, but He also 

knows that this forgiveness comes accompanied by inner work, changes in 

the way we act, think and, above all, modify the way we encounter life and 

existence. 

 
Thus, self-pity, by feeling extreme guilt and deciding for oneself that G/d will 

never forgive us, is not only an act of vainglory, because we put ourselves in 

G/d's place, but an act of spiritual laziness because we are denying ourselves 

to be better human beings, we refuse to work on each of our languages, to 

heal. This way of conforming through laceration and pity is one of the most 

serious evils that sicken the soul. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SÉPTIMA ENFERMEDAD DEL ALMA 

HACER DE LA VIDA ALGO PROFANO  

Tristemente y a partir de una tradición maniquea bajo las doctrinas de Platón, 

san Pablo y san Agustín, se extendió la creencia de que la vida y el cuerpo, 

pertenecientes a la materia llevan al ser humano a un estado de carencias, 

hundiéndolo en las profundidades de la materia, sin embargo, ¿a causa de qué 

se condena lo creado por D/os? Esta moral impuesta que censura incluso el 

acto caritativo de la sexualidad al considerarlo inmundo es una de las más 

grandes enfermedades del alma, en particular porque el hombre se atribuye a 

sí mismo el poder de condenar lo creado por D/os, esta enfermedad hace que 

el hombre se sienta con el poder de decidir sobre la belleza ofrecida por D/os 

al ser humano, designando por sí mismo lo que es bueno o malo, olvidando la 

revelación sagrada donde D/os nos expone lo que otorga beneficios o no por 

medio de la Bondad y de la Maldad. 

Ante esto, una manera de sanar y recuperar el lugar correspondiente, lo 

encontramos en el ayuno y la vigilia no sólo de los alimentos físicos, sino de 

todos aquellos alimentos que nutren y dañan el alma, de esta manera, al pasar 

hambre y sed nos daremos cuenta por medio de nuestro propio encuentro 

con D/os de lo que seguir estás doctrinas sin reflexionar antes, es lo que 

realmente nos enferma.  

Oh mundo, sirve a aquellos que Me sirven, y fatiga a aquellos que te sirven 

Hadith 

OCTAVA ENFERMEDAD DEL ALMA 

MANIPULAR LO OFRECIDO POR D/OS 

Esta enfermedad se une a la anterior, y se refiere a la manipulación de la 

Verdad divina alejando al creyente de D/os, atrayéndolo al seguimiento de 

ídolos, santos o personas. El acto de modificar la revelación en favor de una 

religión para beneficiar el ego y los propios ideales, es una enfermedad mortal 

para el alma, ya que está utiliza a D/os para fines propios, provocando con 

ello, que los creyentes fieles se enfermen.  

SEVENTH DISEASE OF THE SOUL 

MAKE LIFE PROFANE 

Sadly, and based on a Manichean tradition under the doctrines of Plato, Saint 

Paul and Saint Augustine, the belief spread that life and the body, belonging to 

matter, lead the human being to a state of deficiencies, plunging him into the 

depths of matter, however, why is what is created by G/d condemned? This 

imposed morality that censors even the charitable act of sexuality by 

considering it unclean is one of the greatest diseases of the soul, particularly 

because man attributes to himself the power to condemn what is created by 

G/d, this disease causes man sits with the power to decide on the beauty 

offered by G/d to the human being, designating for himself what is good or 

bad, forgetting the sacred revelation where G/d exposes to us what grants 

benefits or not through of Goodness and Evil. 

Given this, a way to heal and recover the corresponding place is found in 

fasting and staying awake not only from physical foods, but from all those 

foods that nourish and damage the soul, in this way, when we are hungry and 

thirsty we We will realize through our own encounter with G/d that following 

these doctrines without reflecting first is what really makes us sick. 

O world, serve those who serve Me, and weary those who serve you. 

Hadith 

EIGHTH DISEASE OF THE SOUL 

MANIPULATE WHAT IS OFFERED BY D/OS 

This disease is linked to the previous one, and refers to the manipulation of 

divine Truth, distancing the believer from God, attracting him to follow idols, 

saints or people. The act of modifying revelation in favor of a religion to benefit 

the ego and one's own ideals is a deadly disease for the soul, since it is using 

G/d for its own purposes, thereby causing faithful believers to become ill. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

NINTH DISEASE OF THE SOUL 

PAY ATTENTION TO BAD THOUGHTS 

This evil consists of abandoning attention to remembering G/d to place 

thoughts that disturb us, placing us in situations of envy, hatred, and revenge 

that only cause us frustration and, with it, spiritual sadness that leads us to 

commit acts of Mortal sin such as homicide and suicide not only physical, but 

also emotional, sexual and spiritual. Hence the meaning of the Thashbir or 

Islamic rosary, which we must carry with us every day, so that all our walking, 

contemplation, listening and silence will guide us only to G/d. 

TENTH DISEASE OF THE SOUL 

CRITICISM AND PREJUDICES 

All believers have the mission of improving themselves and taking care of each 

of their seven languages, starting from the body to culminating in the spirit, 

always by the hand of G/d, being clear that this continuous healing will 

culminate in passivity and harmony with which we will live in community. 

However, when this work is carried out to feel superior to others, it becomes 

sick with blindness, pride and superiority to the soul. 

ELEVENTH SOUL DISEASE 

UNCERTAINTY AND INDIFFERENCE 

The beauty of life and existence has one of its foundations in the roots that 

sustain it through security, and the continuous search for questions to satisfy 

the doubts that arise from the excess of answers that walking gives us. 

However, when we are filled with doubts or when we don't care, we become 

sick with conformity, with dissatisfaction and life begins to become heavy and 

useless, we feel that nothing is worth it, so nothing we do for ourselves is of 

no importance. Therefore, everything develops as something useless and 

meaningless. 

Given this, Islam heals us through hope, which leads us to unify our hearts 

with the mystery of G/d. 

NOVENA ENFERMEDAD DEL ALMA 

PONER ATENCIÓN A LOS MALOS PENSAMIENTOS 

Este mal consiste en dejar de recordar a D/os para poner atención en 

pensamientos que nos disturban colocándonos en situaciones de envidia, de 

odio, de venganza que no hacen más que causarnos frustración y con ello, una 

tristeza espiritual que lleva a cometer actos de pecado mortal como el 

homicidio y el suicidio no sólo físico, sino emocional, sexual y espiritual.  De 

ahí el sentido del Thashbir o rosario islámico, el cual debemos de llevar día a 

día con nosotros, así todo nuestro caminar, contemplación, escucha y silencio 

nos guiaran únicamente a D/os.  

DÉCIMA ENFERMEDAD DEL ALMA 

LA CRITICA Y LOS PREJUICIOS 

Todos los creyentes tienen como misión mejorarse a sí mismos y cuidar cada 

uno de sus siete lenguajes, comenzando desde el cuerpo hasta culminar en el 

espíritu siempre de la mano de D/os, teniendo claro que esta sanación 

continua tendrá su culmen en la pasividad y armonía con la cual se vivirá en 

comunidad. Sin embargo, cuando este trabajo se lleva para sentirse superior 

a los demás, enferma de ceguera, soberbia y superioridad al alma.  

DÉCIMA PRIMERA ENFERMEDAD DEL ALMA 

LA INCERTIDUMBRE Y LA INDIFERENCIA 

La belleza de la vida y de la existencia tiene uno de sus fundamentos en las 

raíces que la sostienen a través de la seguridad, y la continua búsqueda de 

preguntas para satisfacer las dudas que surgen ante el exceso de respuestas 

que nos va otorgando el caminar, sin embargo, cuando nos llenamos de dudas 

o cuando nos dan igual, nos enfermamos de conformidad, de insatisfacción y 

la vida comienza a hacerse pesada e inútil, sentimos que nada vale la pena, 

por lo que no tiene importancia nada de lo que hagamos por lo tanto, todo se 

nos va develando como algo inútil  y sin sentido. 

Ante esto el islam, nos cura por medio de la esperanza, que nos lleva a unificar 

nuestro corazón con el misterio de D/os. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DÉCIMA SEGUNDA ENFERMEDAD DEL ALMA 

LA HIPOCRECIA 

Una persona que pierde el tiempo en construir apariencias para mostrar lo 

que no es, vive en un estado de gangrena espiritual-emocional, ya que las 

mentiras y la falsedad le carcomen el alma, analogía de lo que esta hace al 

pudrir la sangre. La persona que se miente a sí misma se enferma gravemente 

no sólo al renegar de lo que D/os le ofrece, sino al pretender que lo creado 

por él mismo es mejor y superior a la Voluntad divina. 

DÉCIMA TERCERA ENFERMEDAD DEL ALMA 

PERDIR RECOMPENSAS  

Regularmente se cree que, al hacer una buena acción, se obtendrá una 

recompensa, mientras que al actuar de mala manera se recibirá un castigo. 

Esta creencia de premio - castigo, paraíso e infierno creado por el ser humano 

más no por D/os, conlleva que la persona no actúe a través del temor de no 

cumplir la Voluntad de D/os, sino para obtener un premio o un castigo. Es así 

como esta enfermedad se une con la anterior, al convertirnos en hipócritas y 

mentirosos, desarrollando un tipo de trueque con D/os, lo cual se va 

convirtiendo en un condicionamiento que enferma al Hombre de ego al 

situarse en un mismo nivel que D/os. 

DÉCIMA CUARTA ENFERMEDAD DEL ALMA 

LA PEREZA Y SACIEDAD 

Mencionan los sabios que la pereza es el resultado de la saciedad, del exceso 

y del aburrimiento. Estos tres conceptos conducen al ser humano a detenerse 

a pausar, a dormir sin necesidad, negando con ello la vida. Es claro que todo 

ser vivo necesita descanso, pero el justo, de la misma manera que necesita el 

alimento, pero únicamente el necesario. De ahí que el Profeta enseñe que: 

El ser humano no llena peor receptáculo que su vientre; pero como eso es 

necesario, un tercio tiene que ser para la comida, un tercio para la bebida, y el otro 

tercio, para el aliento. 

TWELFTH DISEASE OF THE SOUL 

THE HYPOCRISY 

A person who wastes time building appearances to show what he is not, lives 

in a state of spiritual-emotional gangrene, since lies and falsehood eat away at 

his soul, an analogy of what it does when rotting the blood. The person who 

lies to himself becomes seriously ill not only by denying what G/d offers him, 

but by pretending that what he created himself is better and superior to the 

Divine Will. 

THIRTEENTH DISEASE OF THE SOUL 

LOSE REWARDS 

It is commonly believed that doing a good deed will result in a reward, while 

acting in a bad manner will result in a punishment. This belief of reward - 

punishment, paradise and hell created by the human being but not by G/d, 

implies that the person does not act through the fear of not fulfilling the Will 

of G/d, but to obtain a reward or punishment. This is how this disease joins 

with the previous one, by turning us into hypocrites and liars, developing a 

type of barter with God, which becomes a conditioning that makes Man sick 

with ego by placing himself on the same level as God.  

FOURTEENTH DISEASE OF THE SOUL 

LAZINESS AND SATIETY 

The wise men mention that laziness is the result of satiety, excess and 

boredom. These three concepts lead human beings to stop and pause, to sleep 

without need, thereby denying life. It is clear that every living being needs rest, 

but the right one, in the same way that it needs food, but only what is 

necessary. Hence the Prophet teaches that: 

The human being fills no worse receptacle than his belly; but since that is 

necessary, one third must be for food, one third for drink, and the other third 

for breath. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DÉCIMA QUINTA ENFERMEDAD DEL ALMA 

LA ADULACIÓN 

El acto de mostrar admiración extrema que llegue a dañar la dignidad de la 

persona es una terrible enfermedad, por tres motivos centrales: 1. No se debe 

adorar ni vanagloriar a nadie más que a D/os; 2. Actuar de esta manera 

provoca que la otra persona se sienta superior; 3. La persona que adula se 

coloca en un nivel inferior dañando la dignidad y la integridad otorgadas por 

D/os.   

DÉCIMA SEXTA ENFERMEDAD 

RENEGAR DE LA VOLUNTAD DE D/OS 

Nadie es más sabio que D/os.  Sólo Él sabe lo que es digno para el ser humano, 

por ello, D/os da y quita. Es así como el fundamento de la fe, en especial de 

la fe islámica es someterse a Sus decisiones, de ahí el significado de ser 

musulmanes, someternos a la Voluntad de D/os, lo cual implica, no enojarnos, 

no renegar, no cuestionar, no estar tristes ni enojados, sino todo lo contrario. 

Renegar de la Voluntad de D/os es pretender que sabemos más que Él.  De 

ahí que los sabios digan que un musulmán nunca esta triste, simplemente 

porque al estar sometidos a la Voluntad de D/os, saben que todo es para bien, 

aunque en ese momento no se comprenda.  

DÉCIMA SÉPTIMA ENFERMEDAD 

LA CONCUSPISCENCIA  

El deseo excesivo el cual lleva a irrumpir el caminar de la persona, al provocar 

que desee a un grado excesivo sin importar si daña o no, enferma de manera 

extrema el caminar de hombre y de la mujer, dañándose no sólo a sí mismo, 

sino provocando daños colaterales alrededor, por ejemplo; la persona que se 

deja llevar por la lujuria no sólo daña su dignidad y su integridad, sino que 

destruye la vida de otras personas. Es importante no olvidar todo lo realizado 

de manera excesiva y para saciar los instintos llevarán al hombre a la muerte 

espiritual, emocional y física.  

FIFTEENTH DISEASE OF THE SOUL 

ADULATION 

The act of showing extreme admiration that harms the dignity of the person 

is a terrible disease, for three central reasons: 1. One should not worship or 

glorify anyone other than G/d; 2. Acting this way makes the other person feel 

superior; 3. The person who flatters places himself on a lower level, damaging 

the dignity and integrity granted by G/d. 

SIXTEENTH DISEASE 

RENOUNCE THE WILL OF G/OS 

No one is wiser than G/d. Only He knows what is worthy for human beings, 

therefore, G/d gives and takes away. This is how the foundation of faith, 

especially the Islamic faith, is to submit to His decisions, hence the meaning 

of being Muslims, to submit to the Will of G/d, which implies not getting angry, 

not denying, not questioning. , not to be sad or angry, but quite the opposite. 

To deny the Will of G/d is to pretend that we know more than Him. Hence the 

wise people say that a Muslim is never sad, simply because by being subjected 

to the Will of G/d, they know that everything is for the best, even if at that 

time it was not understood. 

SEVENTH ILLNESS 

CONCUSPISCENCE 

The excessive desire which leads to interrupting the person's walk, causing 

him to desire to an excessive degree regardless of whether it damages or not, 

extremely sickens the walk of man and woman, damaging not only himself, 

but causing collateral damage around, for example; The person who gives in 

to lust not only damages his dignity and integrity, but destroys the lives of 

other people. It is important not to forget everything done excessively and to 

satisfy the instincts will lead man to spiritual, emotional and physical death. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Martha Leticia Martínez de León…  Silencio سكوت  ف زح ® 

ا اماري  سي  ي  ي  ز  لي  ي  ي  ي 
ون  دى  مارت  سكوت  ف زح... لي  ®

 

DÉCIMA OCTAVA ENFERMEDAD DEL ALMA 

LA IRA Y LA VENGANZA EN NOMBRE DE D/OS 
 

Desgraciadamente el 90 por ciento de las guerras se realizan en nombre de 

D/os, pero ¿es posible que un D/os amoroso pida a los hombres sangre en su 

nombre? La respuesta se encuentra en nuestro propio corazón, regularmente 

estas guerras que comienzan por un exceso de ira, resentimiento y venganza 

en nuestro corazón, surgen porque nos molesta el actuar de los otros, porque 

sobrepasan nuestros límites, porque su forma de regirse causa un daño o 

simplemente por la riqueza de la tierra. La ética de cualquier religión pide el 

respeto y la responsabilidad por los otros, así que todo aquel que pretenda que 

el otro se rija bajo su propia ideología, está sobrepasando las decisiones 

divinas, además de cometer una de las más grandes agresiones hacia Él, es 

decir, ponerlo como testigo de nuestras mal actuar.  

DÉCIMA NOVENA ENFERMEDAD DEL ALMA 

ENDURECIMIENTO DEL CORAZÓN 

Para poder comprender esta enfermedad es preciso explicar que el corazón o 

sólo es la sede de la vida, sino que en él habita el intelecto, la comprensión, 

así cuando el corazón se endurece no sólo se refiere aun actuar sin compasión 

y misericordia, se refiere a un actuar desde la ignorancia, dejando de buscar 

en la comprensión y el entendimiento el Conocimiento y la Sabiduría. 

Cuando un corazón se endurece, debe curarse con la Bondad de D/os, pero 

esta sanación sólo llegará por medio de la búsqueda constante del Misterio 

divino. 

Lo mencionado anteriormente son sólo las principales causas que enferman 

al alma siendo la primera víctima el cuerpo, y de ahí cada uno de los lenguajes 

y procesos explicados a lo largo de este tema. Siendo la enfermedad más 

grave la Tristeza, esa tristeza que hace renegar de uno mismo, del otro y de 

D/os, sea la mesura y la misericordia divina lo que nos sane y retorne a la 

voluntad de D/os.  

 

 

EIGHTEENTH DISEASE OF THE SOUL 

ANGER AND REVENGE IN THE NAME OF G/OD 
 

Unfortunately, 90 percent of wars are waged in the name of G/d, but is it 

possible for a loving G/d to ask men for blood in his name? The answer is 

found in our own heart, regularly these wars that begin due to an excess of 

anger, resentment and revenge in our heart, arise because the actions of 

others bother us, because they exceed our limits, because their way of ruling 

causes damage. or simply because of the wealth of the land. The ethics of any 

religion ask for respect and responsibility for others, so anyone who wants 

others to be governed by their own ideology is surpassing divine decisions, in 

addition to committing one of the greatest aggressions towards Him, it is That 

is, put him as a witness of our bad actions. 

NINETEENTH DISEASE OF THE SOUL 

HARDENING OF THE HEART 

In order to understand this illness, it is necessary to explain that the heart is 

not only the seat of life, but that the intellect and understanding live there, so 

when the heart hardens, it not only refers to acting without compassion and 

mercy, it refers to to act from ignorance, ceasing to search for Knowledge and 

Wisdom in understanding and understanding. 

When a heart becomes hardened, it must be healed with the Goodness of G/d, 

but this healing will only come through the constant search for the divine 

Mystery. 

What was mentioned above are only the main causes that make the soul sick, 

with the body being the first victim, and hence each of the languages and 

processes explained throughout this topic. The most serious illness being 

Sadness, that sadness that makes us deny oneself, the other and G/d, let it be 

restraint and divine mercy that heals us and returns us to the will of G/d. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LA CONFIANZA Y LA RECOMPENSA DE ALLAH 

  

En el nombre de Allah, el Compasivo, el Misericordioso. Que la paz y las 

bendiciones de Allah sean sobre el profeta Mohammed, su familia y sus 

compañeros. Amín. 

 

En la vida de toda persona llega un momento en el que se pregunta a sí mismo 

¿Por qué me sucede esto o aquello? o ¿Por qué vivo tantas situaciones 

desagradables? dado por el cúmulo de experiencias aversivas que conducen 

a sentimientos no deseables, soledad y que Allah no está al tanto y que por 

eso se viven esas tragedias.  

 

Cuando el ser humano se enfrenta a dificultades, problemas o pruebas, 

normalmente tiende a desesperarse, molestarse y perder la tranquilidad del 

alma y del corazón y normalmente no entiende ni sabe dar salida o alivio a 

esas situaciones.  

 

Uno de los objetivos que enseña el Islam es a entender qué es realmente 

confiar en Allah, para depositar esperanzas en Él en toda situación que 

acontezca por desagradable que así sea.  

 

La “confianza” (tawakul) significa “poner los asuntos en manos de otro” y uno 

de esos nombres de Allah relacionado a la confianza es Al Wakil (Aquel que 

dispone de los asuntos).  

 

El Corán se refiere a Allah como Al Wakil catorce veces. Por ejemplo: 

“... y dijeron: 'Dios es suficiente para nosotros, porque Él es el mejor Protector' 

(Corán 3:173). 

 

... Dios te es suficiente como Protector (Corán 4:81). 

Él es el Protector de todas las cosas (Corán 6:102). 

 

THE TRUST AND REWARD OF ALLAH 

  

In the name of Allah, the Compassionate, the Merciful. May the peace and 

blessings of Allah be upon the Prophet Mohammed, his family and his 

companions. Amin. 
 

In every person's life there comes a time when they ask themselves: Why does 

this or that happen to me? o Why do I experience so many unpleasant 

situations? given by the accumulation of aversive experiences that lead to 

undesirable feelings, loneliness and that Allah is not aware of it and that is why 

these tragedies are experienced. 
 

When human beings face difficulties, problems or trials, they normally tend to 

become desperate, upset and lose the peace of mind and heart, and they 

normally do not understand or know how to find a way out or relief from these 

situations. 
 

One of the objectives that Islam teaches is to understand what it really means 

to trust in Allah, to place hope in Him in every situation that occurs, no matter 

how unpleasant it may be. 
 

“Trust” (tawakul) means “putting matters in the hands of another” and one of 

those names of Allah related to trust is Al Wakil (He who disposes of matters). 
 

The Quran refers to Allah as Al Wakil fourteen times. For example: 

“...and they said: 'God is sufficient for us, for He is the best Protector'" (Quran 

3:173). 

 

...God is sufficient for you as a Protector (Quran 4:81). 

“He is the Protector of all things (Quran 6:102) 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Allah ordena al creyente depositar su confianza en Él. “Él es el Señor del 

oriente y del occidente. No hay nada ni nadie con derecho a ser adorado salvo 

Él. Tómalo como tu Protector” (Corán 73:9). 

 

El musulmán cuando se encuentra en una situación difícil, debe elevar sus 

oraciones y su súplica solamente a Allah y no depositar confianza ni depender 

de ningún terrenal. Allah explícitamente prohíbe depender de su creación: 

“He revelado a Moisés el Libro como guía para el pueblo de Israel, y les ordené: 'No 

tomen protector fuera de Mí'" (Corán 17:2). 

 

Una manera de adoración a Allah precisamente es poner toda la confianza 

solo en Él. A través de la confianza y dependencia se expresa y demuestra el 

monoteísmo, por eso el creyente solo se dirige a Allah. 

 

Sin embargo, la persona siempre debe de trabajar en la resolución de sus 

conflictos, pero sin dejar de confiar que Allah le ayudará a superarlos 

conforme a lo que más le conviene. Un ejemplo claro de que la persona debe 

accionar y no solo esperar es lo siguiente: 

En un hadiz reconocido el Profeta le preguntó a un beduino: "¿Por qué no atas 

tu camello?", y este respondió: "¡Pongo mi confianza en Allah!". El Profeta le 

dijo: "Ata tu camello, luego pon tu confianza en Allah" Thirmidi.  

 

Otro aspecto muy importante es el decreto divino ya que Allah decreta para 

el creyente por su sabiduría y por razones que solo Él conoce; ciertos asuntos, 

aunque no lo entienda la persona. Al Qadr (decreto divino) es uno de los 

pilares de la fe y se debe entender que lo que tenga que ocurrir ocurrirá, y 

todo lo que se puede hacer es el mejor esfuerzo para agradar a Allah 

aceptando y confiando en lo que el Creador dispone. 
 

Una de las cosas que favorece tener tawakul es que alivia de la ansiedad o 

preocupación.   

 

Allah commands the believer to place his trust in Him. “He is the Lord of the 

east and the west. There is nothing and no one with the right to be worshiped 

except Him. Take Him as your Protector” (Quran 73:9). 

 

The Muslim when he finds himself in a difficult situation, he should raise his 

prayers and supplication to Allah alone and not place trust or depend on any 

earthly person. Allah explicitly forbids reliance on creation on him:  

I have revealed to Moses the Book as a guide for the people of Israel, and I 

commanded them: 'Take no protector from Me (Qur´an 17:2). 

 

One way of worshiping Allah is precisely to place all trust in Him alone. 

Through trust and dependence monotheism is expressed and demonstrated, 

which is why the believer only addresses Allah. 

 

However, the person must always work to resolve his conflicts, but without 

ceasing to trust that Allah will help him overcome them according to what is 

best for him. A clear example that the person must act and not just wait is the 

following: 

In a well-known hadith the Prophet asked a Bedouin: "Why don't you tie your 

camel?" and he replied: "I put my trust in Allah!" The Prophet said to him: "Tie 

your camel, then put your trust in Allah" Thirmidi. 

Another very important aspect is the divine decree since Allah decrees for the 

believer through his wisdom and for reasons that only He knows; certain 

matters, even if the person does not understand it. Al Qadr (divine decree) is 

one of the pillars of faith and it must be understood that whatever has to 

happen will happen, and all that can be done is the best effort to please Allah 

by accepting and trusting in what the Creator provides.  

One of the things that having tawakul helps is that it relieves anxiety or worry. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recordar que todos los asuntos están en manos de Allah y solo se puede hacer 

lo que está bajo el propio control, sabiendo que los resultados dependen de 

Allah, por lo tanto, el musulmán inteligente concluye que el tawakul siempre 

se esforzará ni experimentará sentimientos negativos.  
 

Pero hay situaciones en la vida de las personas que son muy difíciles, por 

ejemplo, las pérdidas, en estos casos Allah te recompensará cuando te quita 

algo y siempre es por algo mejor, para lograrlo es importante la paciencia y 

buscar su complacencia.  

El profeta dijo en un hadiz: 

 

Quien haya perdido sus dos ojos y lo sobrelleve con paciencia, será compensado 

por ello con el Paraíso 
 

 También dijo en otro hadiz:  

 

Aquel que pierde a un ser querido en este mundo y se resigna con paciencia 

buscando la recompensa de su Señor, será compensado con el Paraíso. 

 

Estas situaciones son verdaderamente dolorosas y forman parte del decreto 

divino, pero que, si tiene paciencia y confianza, Allah le dará una salida y le 

recompensará con lo mejor, el paraíso.  

 

Toda alma en este mundo sufre, Allah tiene una recompensa enorme. 

¡La paz sea sobre vosotros! En verdad fuisteis perseverantes [en la adoración].  

Qué hermosa es la recompensa de la morada eterna.  Corán 13:24. 

 

Allah recompensa por soportar dificultades con paciencia: 

 

Estos son quienes sus Señor agraciará con el perdón y la misericordia, y son 

quienes siguen la guía. Corán 2:157. 

 

 

 

Remembering that all matters are in the hands of Allah and one can only do 

what is under one's control, knowing that the results depend on Allah, 

therefore the intelligent Muslim concludes that the tawakul will always 

struggle or experience negative feelings. 

 

But there are situations in people's lives that are very difficult, for example, 

losses, in these cases Allah will reward you when He takes something from 

you and it is always for something better, to achieve this it is important to be 

patient and seek His pleasure. 

The prophet said in a hadith: 

 

Whoever has lost both eyes and bears it with patience, he will be compensated for it 

with Paradise. 

 

  He also said in another hadith: 

 

He who loses a loved one in this world and resigns himself with patience seeking 

the reward of the Lord of him, will be compensated with Paradise. 

 

These situations are truly painful and are part of the divine decree, but if he 

has patience and trust, Allah will give him a way out and reward him with the 

best, paradise. 

 
Every soul in this world suffers, Allah has a huge reward. Peace be upon you! Truly 

you were persevering [in worship]. How beautiful is the reward of the eternal 

abode. Quran 13:24. 

Allah rewards for enduring difficulties with patience: 

 
These are the ones the Lord will grace with forgiveness and mercy, and they 

are the ones who follow the guidance. Qur´an 2:157. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

And a wall will be built between them, with a gate in it. Behind will be the mercy of 

Allah and outside is His punishment Qur´an 57:13. 

Ibn Al Qaiim said Allah have mercy on him: 

Shaikh al islam once told me Allah have mercy on him. 

Tragedies and trials are like heat and cold, that is: they are inevitable; and if 

the servant is aware of that he will not be angry or sad when they arrive. 

That is why everyone who is distressed and patient will not lose anything and 

even if he does not realize it, he will be benefiting since patience has a great 

reward. 

May Allah ease the affairs of every believer and make him enter the highest 

paradise. 

Amin. 

Y se levantará un muro entre ellos que tendrá una puerta. Detrás estará la 

misericordia de Allah y afuera su castigo Corán 57:13. 

 

Dijo Ibn Al Qaiim Allah tenga misericordia con él:  

 

Una vez me dijo shaikh al islam Allah tenga misericordia con él. 

Las tragedias y las pruebas son como el calor y el frío, es decir: son inevitables; y si 

el siervo está a sabiendas de eso no se enfadará ni se entristecerá cuando lleguen. 

  

Por eso todo el que está angustiado y es paciente no perderá nada y aunque 

no se dé cuenta estará beneficiándose ya que la paciencia tiene una gran 

recompensa. 

 

Allah facilite los asuntos de cada creyente y le haga entrar al paraíso más alto. 

Amin. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mtra. Margarita Aguirre Macías

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oh mi D/os 

Coloca sobre el corazón de mi Entendimiento 

la fortaleza de Tu misericordia, 

y revélame el Sendero 

de la Paz 

donde la alegría de crecer en tu Voluntad 

sea mi Templanza 

ا هي   ي 
ل ا  ، 

ع ا ن ت  
ض  ي   ت 

لت   ف  مي   ق 
ه
ف 

 

ك ق وة     رحمي  ، 

ف     ق   لي   واكش  السلام طزي   

ت   ك حي  وا رادت ك ف زحي  ، 

ال راحة   كن   الي   

Oh my G-d 

Place on the heart of my Understanding 

the strength of Your mercy, 

and 

reveal to me the Path of Peace 

where the joy of growing in your Will 

be my Temperance 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La Sabiduría de la Tristeza 

dura Siete días 

y construye un Hogar 

de Alegría 

 

The Wisdom of Sadness 

lasts Seven days 

and builds a Home 

of Joy 

زحي  
ف 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Revista 

La primera revista musulmana en México ب زكة    

para fomentar el diálogo interreligioso, científ ico 

y con el no creyente 
 

Te invita a escribirlos y expresarnos tus dudas, 

temas de interés, opinión y a colaborar.  

revistabarakah@gmail.com 

 

 

 

Barakah® 

The first Muslim magazine in Mexico 

to promote interreligious, scientific and  

non-believer dialogue. 

 

It invites you to write to us and express your doubts, 
topics of interest, opinions and to collaborate. 

mailto:revistabarakah@gmail.com


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Revista   ب زكة 

 

Todos los derechos pertenecen a 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوت   ف زح ® 

 

 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio  سكوت   ف زح® 

ا  ماري  ا  سي  ي  ي  لي  ز   ي  ي  ي  مارت  دى   ون   لي  ف زح سكوت  

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 ب زكة  


