ke

1445 - 2023
Namero XXX

The first Muslim magazine in Mexico to promote interreligious scien 01 @@'ug

v




Pagina legal

Todos los derechos (idea original, investigacion y disefio) pertenecen a

Martha Leticia Martinez de Leon... %@mgﬁ g)®

La creacién de esta revista tiene como fundamento ser una Bendicion -Barakah®, al compartir el
conocimiento del islam para fortalecer el didlogo interreligioso, cientifico y con el no creyente.

Sin fines de lucro

Legal page

All rights (original idea, research, translation, design) belong to

B a‘ra k a h® Martha Leticia Martinez de Leon... %/fym o) u," Q)

* ' .J The creation of this magazine is based on being a Blessing -Barakah®, by sharing the

knowledge of Islam to strengthen interfaith, science and dialogue with the non-believer.

Not-for-profit




@Wes la gracia de D/os dispersa en

personas, lugares, objetos y manifiesta la
revelacion de D/os. Es la fuerza de D/os
contraida para ser compartida y fortalecer a
quien la otorga y recibe.

La @W pertenece al misticismo
islamico.

Es la fuente de donde emana el agua divina, la
Unica capaz de saciar la sed del Hombre, porque
como menciona el sabio del islam

Amr E[wardany

o]
No es el agua quien te quita la sed, es fb“

19

R RS T I s LA TR Ry S
" ".'?:’.'::r; ..~. ,' » ".’;,"
P ‘- ¥ . .

SRS T 0 *

Wis the grace of God dispersed in

people, places, objects and manifests the
revelation of God. It is the strength of G-d
contracted to be shared and to strengthen the
giver and receiver.

The %M belongs to Islamic mysticism.

It is the fountain from which the divine water
emanates, the only one capable of quenching
Man's thirst, for as the sage of islam mentions

Amr Elwardany

J
W)
It's not water that quenches your thirst, it's :‘“




Numero dedicado a

)
Dra. Nahla El-Haraki

Dra. Mariam Saada

y ati

Porque tus Palabras son un abrazo

custodiado por D/os

Issue dedicated to:

Dra. Nahla El-Haraki

Dra. Mariam Saada

and you

Dr. Amr Elwardany

because the beauty of your eyes has

the innocence of Wisdom.




Editorial

La tristeza forma parte de la experiencia, del conocimiento y de la
memoria de todo ser humano, y al contrario de lo que se piensa no es la
contraparte de la alegria, sino su reflejo mas que su sombra.

Por otra parte, la tristeza esta alejada de la felicidad, ya que estd es
momentanea, efimera porque, asi como llega se va, en cambio, la tristeza
se queda y modifica nuestro caminar y sobre todo la forma en como
percibimos la vida y recibimos la experiencia.

La tristeza pertenece al espiritu, no a la carne y a la mente-alma, su
habitat es el espiritu porque al trastocarlo, el ser humano tiene el deber
de modificarse, de reflexionarse y sobre todo de reencontrarse con lo
divino.

La tristeza fue considerada por los llamados Padres del desierto, como
Asedia Espiritual, es decir, aquella que no permite a la persona
encontrarse con D/os ya sea porque estd sumido completamente en si
mismo o porque trabaja de manera excesiva olvidandose de la misma
manera de D/os. Por lo que fue llamado por el padre del desierto Evagrio
Poéntico como el Octavo Pecado capital seguido por la Vanagloria, en
particular porque en esos estados mencionados el hombre sélo piensa en
si mismo.

Sin embargo, la tristeza también forma parte de un encuentro divino,
develandose como resurreccion, porque después de este proceso oscuro,
llega la luz y con ello un encuentro con D/os, consiguiéndose esto, a
través de pequefios momentos de oracion y de encuentros con lo Divino,
analogia de las cinco oraciones islamicas, por lo que el musulmén no
sufre, asi estd escrito, y en este breve recorrido descubriremos por qué....

\¢

fﬁ.’«)} ¥

7~

Sadness is part of the experience, knowledge and memory of every
human being, and contrary to popular belief it is not the counterpart of
joy, but its reflection rather than its shadow.

On the other hand, sadness is far removed from happiness, since
happiness is momentary, ephemeral because, just as it arrives it leaves,
whereas sadness stays and modifies our path and above all the way in
which we perceive life and receive experience.

Sadness belongs to the spirit, not to the flesh and not to the mind-soul, its
habitat is the spirit because when it disrupts it, the human being has the
duty to modify himself, to reflect and above all to reencounter the divine.

Sadness was considered by the so-called Desert Fathers as Spiritual
Besiegement, i.e. that which does not allow a person to meet God, either
because he is completely absorbed in himself or because he works
excessively, forgetting God in the same way. This is why it was called by
the desert father Evagrius Ponticus as the Eighth Deadly Sin followed by
Vainglory, in particular because in these mentioned states man thinks only
of himself.

However, sadness is also part of a divine encounter, revealing itself as
resurrection, because after this dark process, light comes and with it an
encounter with God, and this is achieved through small moments of prayer
and encounters with the Divine, analogy of the five Islamic prayers, so that
the Muslim does not suffer, so it is written, and in this brief tour we will
discover why .....

Martha Leticia Martinez de Leon... gmm O}é 6)®

e ép)#;vw‘éwv@



LOS TRES ESTADIOS Y SUS SIETE LENGUAJES

Cada uno de los seres humanos que habitamos la tierra, nos conformamos no
sélo de atomos, células y neuronas por mencionar el equivalente al cuerpo, al
alma y al espiritu, los cuales estan relacionados con la Palabra, la Escucha y el
Silencio, triada que ha recorrido la historia no s6lo de las religiones si no de
las mitologias.

El ser humano se muestra como materia gracias a los atomos, y se hace
presente por la Palabra, mientras que el alma se vivifica por el trabajo de las
células que toman sentido al Escuchar a la Palabra reaccionando e
influenciando al pensamiento, y el Espiritu se conecta por el misterio de las
neuronas que conocen de manera privilegiada tanto la profundidad de la
materia, del alma-pensamiento, por el Silencio con el cual llevan a cabo su
recorrido., y mientras todos esto sucede el Ser humano, en su conjunto, se
construye y deconstruye por siete lenguajes que lo acercan y alejan no sélo
de si mismo y del préjimo sino de D/os. estos son: 1. Corporal, 2. Emocional,
sentimental, 3. Instintivo, 4. Sensorial, 5. Racional, 6. Sexual y 7. Espiritual.
Perteneciendo asi los tres primeros al cuerpo — materia, el cuarto y quinto al
alma y el sexto y séptimo lenguaje al espiritu, con esto se quiere decir que,
para encontrar la paz completa y el estado de alegria espiritual, se deben de
reconocer cada uno de estos lenguajes y sanarlos, desde el lugar al que
pertenece de lo contrario sélo encontraran enfermedad, es decir, los
pertenecientes al cuerpo deben sanarse con la Palabra, los del alma-mente
con la Escucha y los del Espiritu desde el Silencio, de ahi el sentido del ayuno
que no es mas que un Silencio de todo para darle un lugar privilegiado a D/ os.
aunado a todo esto estd la Vida, la Existencia y la Muerte. La vida tiene
relacién con el tiempo, con la materia y la Palabra, la Existencia tiene su
sentido en el ser en lo inmortal en lo que esta en la mente-alma, mientras que
la muerte al tener su principio en la Eternidad, es aquello que le da no solo
sentido a todo sino un por qué.

Con esto damos a entender que la tristeza tiene diversos niveles y que esta se
sana dependiendo al cual pertenezca y desde el cual comience. Siendo asi
que el sufismo o mistica islamica ha desarrollado la teologia del alma, desde
la cual profundizaremos en la tristeza.

THE THREE STAGES AND THEIR SEVEN LANGUAGES

Each one of us human beings who inhabit the earth is made up not only of
atoms, cells and neurons, to mention the equivalent of body, soul and spirit,
which are related to the Word, Listening and Silence, a triad that has run
through the history not only of religions but also of mythologies.

The human being is shown as matter thanks to the atoms, and becomes
present through the Word, while the soul is vivified by the work of the cells
that make sense by Listening to the Word reacting and influencing thought,
and the Spirit is connected through the mystery of the neurons that know in a
privileged way both the depth of matter, of the soul-thought, through the
Silence with which they carry out their journey.., and while all this is
happening, the human being, as a whole, is constructed and deconstructed by
seven languages that bring him/her closer to and further away not only from
himself/herself and from his/her neighbour, but also from God. Thus the first
three belong to the body-matter, the fourth and fifth to the soul and the sixth
and seventh language to the spirit, meaning that in order to find complete
peace and a state of spiritual joy, each of these languages must be recognised
and healed, That is to say, those of the body must be healed with the Word,
those of the soul-mind with Listening and those of the Spirit with Silence,
hence the meaning of fasting, which is nothing more than a Silence of
everything in order to give a privileged place to God. Linked to all this is Life,
Existence and Death. Life is related to time, to matter and to the Word,
Existence has its meaning in being in the immortal in that which is in the mind-
soul, while death, having its beginning in Eternity, is that which gives not only
meaning to everything but a why.

By this we imply that sadness has different levels and that it is healed
depending on the one to which it belongs and from which it begins. Thus
Sufism or Islamic mysticism has developed the theology of the soul, from
which we will delve into sadness.




LA EDUCACION DEL NAFS - ALMA

Los maestros sufies sefialan que, para educar el alma, se deben de conocer
sus enfermedades, y con ello, los medios para sanarlas, de ahi la importancia,
de conocer los estadios sefialados anteriormente.

En el Sagrado Qur‘an podemos leer, que existen tres partes del Nafs:

1. La Nafs que promueve el mal: en verdad la nafs es instigadora del mal
a menos que mi Sefior por misericordia la preserve del pecado (Coran
IVAK)

2. La Nafs que censura: /o juro por la nafs que censura (Coran 70,72)

3. La Nafs apaciguada: Oh nafs apaciguada, regresa a tu Sefior satisfecha
y aceptada, entra donde estdn Mis Siervos, entra a Mi Paraiso. (Coran
89:27-30).

Sin embargo, estas triada no muestra tres almas distintas sino una sola alma
que se fragmenta. Ante esto, la educacion propuesta por los sufies, significa
conocer al alma de tal manera, que se pueda reconocer el alma y sanar, pero
desde donde este emerge, sin ir adivinando, ya que esto, en la mayoria de las
ocasiones dafia.

Asi el llamado hal o al-ahwal en plural, designa el estado espiritual el cual es
pasajero, por lo que se opone al hal a magom estacion espiritual, que tiene un
sentido permanente.

Dice Dios - suyas son toda la Gloria y Majestad: en verdad el alma
instiga al mal (Qur'an12:53), y dice también: El que impide que el alma
ceda a sus pasiones. (Qur'an 79:40), y también: ;Has visto al que toma
por dios suyo a sus pasiones? (Qur an 45:23) y muchos otros versiculos que
muestran los males del alma y su poca inclinacién al bien

Para la mistica isldmica las enfermedades del alma pueden confundirse con
estados de santidad, es decir, en ocasiones el creyente se pierde mas de
D/os al dogmatizar su creencia, su religién y por ende su fe.

THE EDUCATION OF THE NAFS - SOUL

The Sufi masters point out that, in order to educate the soul, one must know
its illnesses, and with it, the means to heal them, hence the importance of
knowing the stages mentioned above.

In the Holy Qur'an we read that there are three parts of the Nafs:

1. The Nafs that promotes evil: verily the nafs is an instigator of evil unless my
Lord in mercy preserves it from sin (Qur'an 12:53).

2. The Nafs that censures: I swear by the nafs that censures (Qur'an 70:72).

3. The Nafs that appeases: O nafs that appeases, return to your Lord satisfied
and accepted, enter where My Servants are, enter My Paradise (Qur'an 89:27-
30).

However, these triads do not show three distinct souls but a single soul that is
fragmented. In view of this, the education proposed by the Sufis means to
know the soul in such a way that one can recognise the soul and heal it, but
from where it emerges, without guessing, as this, more often than not, is
harmful.

Thus, the so-called hal or al-ahwal in the plural, designates the spiritual state
which is transient, thus it is opposed to the hal a magom spiritual station,
which has a permanent meaning.

God says - all Glory and Majesty are His: verily the soul instigates evil
(Qur'an 12:53), and He also says: He who prevents the soul from
yielding to its passions (Qur'an 79:40), and also: Have you seen him
who takes his passions as his god (Qur'an 45:23) and many other
verses that show the evils of the soul and its disinclination to good
(Qur'an 45:23) and many other verses that show the evils of the soul
and its disinclination to goodness (Qur'an 45:23).

For I[slamic mysticism, diseases of the soul can be mistaken for states of
holiness, i.e. sometimes the believer loses more of God by dogmatising his
belief, his religion and thus his faith.

:

H

-




PRIMERA ENFERMEDAD DEL ALMA
CREERSE SANTIFICADO

El encuentro con D/os tiene diferentes momentos, situaciones y
consecuencias, cada persona tiene un encuentro personal y unico con lo
divino, por ello, nadie puede colocarse en un nivel superior, porque como
menciona el Sura Al Hujurat, o las Moradas, aquel que se burla puede estar en
un nivel inferior de quien recibe la burla o critica.

Todo encuentro con D/os es superior, unico, y regularmente no tiene una
explicacion, por lo que no existen palabras, mostrando que este encuentro no
pertenece al cuerpo, pero si al alma y al espiritu.

Ante esto el creer que con so6lo orar ya se ha cumplido con D/os, es un
principio que enferma, en particular porque esto provoca que la persona se
pretenda superior a la gente alrededor, ora no sirve de nada si las acciones
denigran, dafian o ignoran al otro.

Aunado a ello se debe tener claro que la oracién, no es momento para pedir a
D/os, sino es un lugar personal para agradecer, para estar en Silencio y
escuchar lo que Allah tiene para decirnos, es asi que, si la oracién se convierte
sélo en un instante de pedir olvidando la gratitud mas que aliviar nos
dafiamos,

Por otra parte, se encuentran aquellos que oran en los tiempos determinados,
sélo por obligacion y por costumbre, dejando de lado el gozo de encontrarse
con el amado. También aqui para quien sélo reza porque asi debe de hacerlo,
pero no por el gozo de estar, permanecer y encontrarse con lo sagrado, cae
en un estado de enfermedad y de ceguera.

Por ello, menciona un sabio en labios de Ibn Abu al-Dunya:

No ansies la serenidad mientras haya en ti un vicio, y no ansies la salvacion
mientras pese en ti una falta.

FIRST SICKNESS OF THE SOUL
BELIEVING ONESELF TO BE SANCTIFIED

The encounter with God has different moments, situations and consequences,
each person has a personal and unique encounter with the divine, therefore,
no one can be placed on a higher level, because as mentioned in Sura Al
Hujurat, or the Abodes, the one who mocks may be on a lower level than the
one who receives the mockery or criticism.

Every encounter with G-d is superior, unique, and regularly has no
explanation, so there are no words, showing that this encounter does not
pertain to the body, but to the soul and spirit.

This is a sickening principle, in particular because it causes the person to
pretend to be superior to the people around him, and prayer is of no use if the
actions denigrate, harm or ignore the other person.

In addition, it should be clear that prayer is not a time to ask God, but a
personal place to be grateful, to be in silence and listen to what Allah has to
tell us, so if prayer becomes only a moment of asking, forgetting gratitude,
rather than relief, we harm ourselves,

On the other hand, there are those who pray at set times, only out of obligation
and out of habit, neglecting the joy of meeting the beloved. Here too, for those
who pray only because they have to, but not for the joy of being, staying and
meeting with the sacred, fall into a state of sickness and blindness.

Therefore, a wise man mentions on the lips of Ibn Abu al-Dunya:

Do not crave for serenity as long as there is in a vice, and do not crave for salvation
as long as a fault weighs on you.




SEGUNDA ENFERMEDAD DEL ALMA
NO DEJAR DESCANSAR LAS LAGRIMAS

A lo largo de la historia de la humanidad tanto civilizaciones antiguas como
diversas religiones han resaltado a las lagrimas como caminos que necesita el
alma para reencontrarse con el Espiritu, de esta manera, se explica que el alma
necesita entre siete y nueve dias para llegar al primer cielo, entregandole la
luz, pero si estas sobrepasan este tiempo, ahogan no al espiritu que se ha
liberado de la vida, sino alma de quien llora, es decir, quien llora mas de lo
normal y vive entristecido, comete un acto de soberbia, porque esta accion
implica estar en contra de la Voluntad de D/os, es renegar de lo que él sabe
es para bien del ser humano aunque este no lo comprenda. Porque como dicen
los sabios:

No es lo mismo llorar en la tristeza que llorar de tristeza, porque el que
llora de tristeza se reconforta llorando, mientras que, al que llora en la
tristeza, el llorar aumenta tanto su afliccién como su tristeza.

Es asi que, para los sabios, la tristeza es porque las personas estan alejadas de
D/os, y al vivir sin escucharlo y contemplarlo, sobreviven sordos y ciegos de
frente a la bondad.

La tristeza no es un mal, al contrario, es parte de un crecimiento y un
fundamento en la interiorizacién, sin embargo, se convierte en un mal cuando
esta se pone por encima de todo, absorbiendo al ser y a su esencia,
provocando con ello, una muerte del alma y por en ende del espiritu.

Las lagrimas son parte de la purificacion, limpian y traen una nueva luz, pero
cuando se vuelven cotidianas, ensombrecen el sendero, inundando el
pensamiento, ahogando el presente y el futuro con el agua del pasado.

Para un musulman el sufrimiento no es mas que un breve tiempo donde el
corazon estd mas vulnerable y limpio por lo que el encuentro con D/os es no
sélo mas puro, sino inocente.

SECOND DISEASE OF THE SOUL
NOT LETTING TEARS REST

Throughout the history of mankind, both ancient civilisations and various
religions have emphasised tears as the paths that the soul needs in order to be
reunited with the Spirit. In this way, it is explained that the soul needs between
seven and nine days to reach the first heaven, giving it the light, but if these
tears exceed this time, they choke not the spirit that has been freed from life,
but the soul that cries, The soul of the one who cries, that is to say, the one
who cries more than usual and lives saddened, commits an act of pride,
because this action implies being against the Will of G-d, it is to deny what He
knows is for the good of the human being, even if he does not understand it.
For as the wise say:

[t is not the same to weep in sadness as to weep out of sadness, for he
who weeps out of sadness is comforted by weeping, whereas, to him
who weeps in sadness, weeping increases both his affliction and his
sadness.

Thus, for the sages, sadness is because people are estranged from G-d, and by
living without hearing and contemplating Him, they survive deaf and blind to
goodness.

Sadness is not an evil, on the contrary, it is part of a growth and a foundation
in internalisation, however, it becomes an evil when it takes precedence over
everything, absorbing the being and its essence, thus causing a death of the
soul and therefore of the spirit.

Tears are part of purification, they cleanse and bring new light, but when they
become daily, they overshadow the path, flooding the thought, drowning the
present and the future with the water of the past.

For a Muslim, suffering is but a brief time when the heart is more vulnerable
and cleansed so that the encounter with God is not only purer, but innocent.




TERCERA ENFERMEDAD DEL ALMA
CONFIAR MAS EN LOS HOMBRES QUE EN D/0S

Es normal que, al pasar por un momento de tristeza, el ser humano busca
inmediatamente la compafiia, las palabras y el abrazo de otras personas, este
acto no solo es normal sino saludable para el alma, sin embargo; es preciso no
confundir, la necesidad de compaifiia con pensar que con esta se tiene todo.

Ante un acto doloroso, las personas suelen culpar a D/os, y adjudicar a su
voluntad la situacion por la que se esta pasando, apoyandose por completo en
los hombres, pero es de recordar que esta compafia es efimera y mas fisica
que emocional y espiritual, porque cuando la persona se queda sola, el vacio,
la angustia y la tristeza retornan, en cambio, cuando la persona est4 llena de
D/os, no hay vacios ni soledad.

La presencia de D/os, lleva a comprender que no existe un Yo sino un
Nosotros, que no voy caminando yo sélo, sino que vamos juntos siempre, por
eso, el creyente siempre estd acompafiando. Esta ensefianza se entreteje con
la belleza de mistica de un santo catélico, es decir, San Francisco de Asis,
quien pregono que todo al ser creacién de D/os se devela hermano del ser
humano, es asi que todo lo que tiene vida, respira, tiene un cuerpo a diferente
escala fue puesto alrededor del ser humano para que nunca se sienta sélo.

"Si D/os te impone una desgracia, no hay para apartarla ningtin otro
que El si El quiere para ti un bien, nadie podra impedir Su Favor"
(Qur'an 10:107) Y, asimismo: "No hay un animal en la tierra cuya
subsistencia no incumba a D/o0s" (Qur an 11:6)

La confianza en los seres humanos es parte de la fortaleza que otorga la
compariia de la humanidad, sin embargo, ninguno serd capaz de aliviar a
profundidad el interior. Confiar en los hombres més que en D/os, enferma el
alma porque con el tiempo, se esperara recibir una recompensa por ello,
causando aun mas dolor, si estd no llega en el tiempo o en el momento preciso,
y esto es porque la espera causa un gran dolor, como también lo deja asentada
la filosofia budista. En cambio, aferrarse y confiar plenamente en D/os sanara
todo mal a través de su compaiiia.

THIRD SICKNESS OF THE SOUL
TRUSTING IN PEOPLE MORE THAN IN GOD

It is normal that, when going through a moment of sadness, the human being
immediately seeks the company, words and embrace of other people, this act
is not only normal but healthy for the soul, however, it is necessary not to
confuse the need for company with thinking that with this we have
everything.

In the face of a painful act, people tend to blame God, and attribute the
situation they are going through to His will, relying entirely on men, but it is
important to remember that this company is ephemeral and more physical
than emotional and spiritual, because when the person is left alone,
emptiness, anguish and sadness return, whereas when the person is full of
God, there is no emptiness or loneliness.

The presence of God leads to the understanding that there is not an [ but a
We, that I am not walking alone, but that we are always walking together, and
that is why the believer is always accompanying. This teaching is interwoven
with the mystical beauty of a Catholic saint, St. Francis of Assisi, who
proclaimed that everything, being the creation of God, becomes the brother
of man, so that everything that has life, breathes, has a body on a different
scale, is placed around man so that he never feels alone.

"If God imposes a misfortune upon you, there is none to avert it but
Him. If He wills a good for you, there is none to hinder His favour"
(Qur'an 10:107). And likewise: "There is not an animal on earth whose
sustenance is not of God's concern" (Qur'an 11:6).

Trust in human beings is part of the strength granted by the company of
mankind, yet none will be able to relieve the depths within. Trusting in men
rather than in God sickens the soul because in time, one will expect to receive
a reward for it, causing even more pain if it does not come in time or at the
right moment, and this is because waiting causes great pain, as Buddhist
philosophy also states. Instead, clinging to and trusting fully in G-d will heal
all evil through His company.

AN )

(\ﬂ A (1t

G al ! L ¢
)

e ) |
.\Lc,f
) ) =) W




Oh Seiior, la profundidad de mi Tristeza no existe ante la Eternidad
de tu Misericordia

O Lord, the Depth of my Sorrow does not exist before the Eternity of your Mercy

287 02 W 23y é&f N




%

CUARTA ENFERMEDAD DEL ALMA
AUSENCIA Y EXCESO DE ORACION

Una de las particularidades del ser humano es su actuar extremo en diversas
situaciones, o necesita mucho o se olvida por completo. Esta falta de equilibrio
provoca tanto insatisfaccién como éxtasis, dejandolo a la defensiva de si
mismo, en particular, porque al vivir en los extremos, la persona deja de
conocerse en su totalidad, para so6lo saber actuar desde estos, confundiendo
su caminar, su actuar, su percepcion, su encuentro con el otro y sobre todo
con D/os.

Es asi como la persona que se olvida por completo de orar, de platicar sus
preceptos religiosos por falta de tiempo o quizd, es mejor decir, por falta de
ganas tiene la misma enfermedad del alma que quien no hace otra cosa que
orar.

Orar es un encuentro con D/os, es la necesidad de encontrarse con lo que se
ama, es un momento de paz, de templanza, de misericordia que se queda
plasmado en todo lo que somos durante todo el dia, es una especie de
medicina que cura todo mal. Por lo tanto, si no tomamos este medicamento
en el tiempo preciso y adecuado de la historia de nuestro dia, o la tomamos
de mas o sin necesitarla nos provocara un dafio méas profundo.

Es asi que esta enfermedad causada por el exceso y la ausencia se cura con
un accionar templado, consiente, amoroso y anhelado de nuestro encuentro
con D/os y con nuestra religion.

Esta enfermedad del alma provocada por el exceso, y por la proliferacién del
yo tiene su cura en la templanza, y en la misericordia que nos ofrece nuestro
encuentro con D/os a través de la mesura. El Dhikr o la invocacién tienen un
bello proceso hacia el Misterio, el cual es lento y pausado, porque soélo la
lentitud y la pasividad son capaces de mostrar la belleza de buscar y encontrar
para continuar buscando, simplemente porque el encuentro con lo divino se
expande y nos muestra que la busqueda continuara hasta el dia de nuestra
muerte la cual debe estar bajo la voluntad y misericordia divina, y no desde la
enfermedad, el dolor, y el yo.

% d

i

%

i3

T4 P8 B

FOURTH DISEASE OF THE SOUL
ABSENCE AND EXCESS OF PRAYER

One of the peculiarities of human beings is their extreme behavior in various
situations, either they need a lot or they forget completely. This lack of balance
causes both dissatisfaction and ecstasy, leaving him defensive of himself, in
particular, because by living in the extremes, the person stops knowing himself
in his entirety, only knowing how to act from these, confusing his walk, his
actions. , his perception, his encounter with the other and above all with God.

This is how the person who completely forgets to pray, to discuss his religious
precepts due to lack of time or perhaps, it is better to say, due to lack of desire,
has the same illness of the soul as someone who does nothing but pray.

Praying is an encounter with G/d, it is the need to encounter what one loves,
it is a moment of peace, of temperance, of mercy that remains reflected in
everything we are throughout the day, it is a kind of medicine that cures all
evil. Therefore, if we do not take this medication at the precise and appropriate
time in the history of our day, or we take it too much or without needing it, it
will cause deeper damage.

Thus, this disease caused by excess and absence is cured with a temperate,
conscious, loving and longing for our encounter with G/d and our religion.

This disease of the soul caused by excess, and by the proliferation of the self,
has its cure in temperance, and in the mercy that our encounter with G/d
offers us through moderation. The Dhikr or invocation has a beautiful process
towards the Mystery, which is slow and deliberate, because only slowness and
passivity are capable of showing the beauty of searching and finding to
continue searching, simply because the encounter with the divine expands.
and shows us that the search will continue until the day of our death which
must be under divine will and mercy, and not from illness, pain, and self.




QUINTA ENFERMEDAD DEL ALMA
PERDIDA DEL SENTIDO DE LA OBEDIENCIA

En esta época, €l sentido de la voz obediencia, pareciera estar relacionado
con el no pensar, con la ignorancia y con el sometimiento (palabra mal
comprendida también), sin embargo, la obediencia desde su sentido puro,
ético y espiritual se relaciona con la escucha y la comprension, con ese tiempo
de reflexion donde el profeta a través de la Sunna, nos explica a través de
preceptos y normas lo que es mejor para nuestro comportamiento y sobre
para nuestro actuar.

La sunna, es el conjunto de palabras y actos del Profeta, que se revelan una
guia para el creyente, de ahi que la mayoria de los musulmanes seamos
sunnies, es decir, aquellos que nos sujetamos a las normas y ensefianzas del
Profeta y del Sagrado Qur’an.

SEXTA ENFERMEDAD DEL ALMA

NO CREERSE MERECEDOR DE LA MISERICORDIA Y DEL PERDON
DIVINO

El creyente y amante de D/os, sabe reconocer cuando se equivoca, y sabe
también que, si su corazéon se acongoja y se arrepiente desde su interior, D/os
le dara el perddn a través de inyectarle ganas de nuevas de superarse, pero
también sabe que este perdén viene acompafiado de trabajo interior, de
cambios en la manera de actuar, de pensar y sobre todo en modificar la
manera en cOmo nos encontramos con la vida y con la existencia.

Es asi que la conmiseracién de uno mismo, al sentir una culpa extrema y
decidir por uno mismo que D/os nunca nos perdonard, no soélo es un acto de
vanagloria, porque nos ponemos en el lugar de D/os, sino un acto de flojera
espiritual porque nos estamos negando el ser mejores seres humanos, nos
negamos a trabajar en cada uno de nuestros lenguajes, para sanar. Esta
manera de conformarse a través de la laceracion y la lastima es una de los
males més graves que enferman el alma.

ol el 4

\ Lo | T Tl | \ el 1 T Tl
P -I J k 4 i L- oy e, *j J b 4 i L- g

o QR T 7 R . QR T K 8

4 ] Al il S 2 = tien A0 sy

FIFTH DISEASE OF THE SOUL
LOSS OF THE SENSE OF OBEDIENCE

At this time, the meaning of the word obedience seems to be related to not
thinking, ignorance and submission (a word that is also poorly understood),
however, obedience from its pure, ethical and spiritual meaning is related to
listening and understanding, with that time of reflection where the prophet,
through the Sunna, explains to us through precepts and norms what is best for
our behavior and for our actions.

The sunna is the set of words and acts of the Prophet, which are revealed as
a guide for the believer, hence the majority of Muslims are Sunnis, that is,
those who subject themselves to the rules and teachings of the Prophet and
the Holy Qur'an.

SIXTH DISEASE OF THE SOUL

NOT BELIEVING YOURSELF DESERVING MERCY AND DIVINE
FORGIVENESS

The believer and lover of G/d knows how to recognize when he is wrong, and
also knows that, if his heart grieves and repents from within, G/d will give him
forgiveness by injecting him with the desire to improve himself, but He also
knows that this forgiveness comes accompanied by inner work, changes in
the way we act, think and, above all, modify the way we encounter life and
existence.

Thus, self-pity, by feeling extreme guilt and deciding for oneself that G/d will
never forgive us, is not only an act of vainglory, because we put ourselves in
G/d's place, but an act of spiritual laziness because we are denying ourselves
to be better human beings, we refuse to work on each of our languages, to
heal. This way of conforming through laceration and pity is one of the most
serious evils that sicken the soul.

)

T Jalasiai. |

PRy s |
iy

4 S o <

\‘/ b} L d 4 J Y

k’ ) L



=%

SEPTIMA ENFERMEDAD DEL ALMA
HACER DE LA VIDA ALGO PROFANO

Tristemente y a partir de una tradicion maniquea bajo las doctrinas de Platon,
san Pablo y san Agustin, se extendi6 la creencia de que la vida y el cuerpo,
pertenecientes a la materia llevan al ser humano a un estado de carencias,
hundiéndolo en las profundidades de la materia, sin embargo, ;a causa de qué
se condena lo creado por D/os? Esta moral impuesta que censura incluso el
acto caritativo de la sexualidad al considerarlo inmundo es una de las mas
grandes enfermedades del alma, en particular porque el hombre se atribuye a
si mismo el poder de condenar lo creado por D/os, esta enfermedad hace que
el hombre se sienta con el poder de decidir sobre la belleza ofrecida por D/os
al ser humano, designando por si mismo lo que es bueno o malo, olvidando la
revelacion sagrada donde D/os nos expone lo que otorga beneficios o no por
medio de la Bondad y de la Maldad.

Ante esto, una manera de sanar y recuperar el lugar correspondiente, lo
encontramos en el ayuno y la vigilia no sélo de los alimentos fisicos, sino de
todos aquellos alimentos que nutren y dafian el alma, de esta manera, al pasar
hambre y sed nos daremos cuenta por medio de nuestro propio encuentro
con D/os de lo que seguir estas doctrinas sin reflexionar antes, es lo que
realmente nos enferma.

Oh mundo, sirve a aquellos que Me sirven, y fatiga a aquellos que te sirven
Hadith
OCTAVA ENFERMEDAD DEL ALMA
MANIPULAR LO OFRECIDO POR D/0S

Esta enfermedad se une a la anterior, y se refiere a la manipulacién de la
Verdad divina alejando al creyente de D/os, atrayéndolo al seguimiento de
idolos, santos o personas. El acto de modificar la revelacién en favor de una
religion para beneficiar el ego y los propios ideales, es una enfermedad mortal
para el alma, ya que estd utiliza a D/os para fines propios, provocando con
ello, que los creyentes fieles se enfermen.

SEVENTH DISEASE OF THE SOUL
MAKE LIFE PROFANE

Sadly, and based on a Manichean tradition under the doctrines of Plato, Saint
Paul and Saint Augustine, the belief spread that life and the body, belonging to
matter, lead the human being to a state of deficiencies, plunging him into the
depths of matter, however, why is what is created by G/d condemned? This
imposed morality that censors even the charitable act of sexuality by
considering it unclean is one of the greatest diseases of the soul, particularly
because man attributes to himself the power to condemn what is created by
G/d, this disease causes man sits with the power to decide on the beauty
offered by G/d to the human being, designating for himself what is good or
bad, forgetting the sacred revelation where G/d exposes to us what grants
benefits or not through of Goodness and Evil.

Given this, a way to heal and recover the corresponding place is found in
fasting and staying awake not only from physical foods, but from all those
foods that nourish and damage the soul, in this way, when we are hungry and
thirsty we We will realize through our own encounter with G/d that following
these doctrines without reflecting first is what really makes us sick.

O world, serve those who serve Me, and weary those who serve you.
Hadith
EIGHTH DISEASE OF THE SOUL
MANIPULATE WHAT IS OFFERED BY D/0OS

This disease is linked to the previous one, and refers to the manipulation of
divine Truth, distancing the believer from God, attracting him to follow idols,
saints or people. The act of modifying revelation in favor of a religion to benefit
the ego and one's own ideals is a deadly disease for the soul, since it is using
G/d for its own purposes, thereby causing faithful believers to become ill.




NOVENA ENFERMEDAD DEL ALMA
PONER ATENCION A LOS MALOS PENSAMIENTOS

Este mal consiste en dejar de recordar a D/os para poner atencién en
pensamientos que nos disturban colocdndonos en situaciones de envidia, de
odio, de venganza que no hacen mas que causarnos frustracién y con ello, una
tristeza espiritual que lleva a cometer actos de pecado mortal como el
homicidio y el suicidio no sélo fisico, sino emocional, sexual y espiritual. De
ahi el sentido del Thashbir o rosario islamico, el cual debemos de llevar dia a
dia con nosotros, asi todo nuestro caminar, contemplacién, escucha y silencio
nos guiaran unicamente a D/os.

DECIMA ENFERMEDAD DEL ALMA
LA CRITICA Y LOS PREJUICIOS

Todos los creyentes tienen como misién mejorarse a si mismos y cuidar cada
uno de sus siete lenguajes, comenzando desde el cuerpo hasta culminar en el
espiritu siempre de la mano de D/os, teniendo claro que esta sanacién
continua tendré su culmen en la pasividad y armonia con la cual se vivird en
comunidad. Sin embargo, cuando este trabajo se lleva para sentirse superior
a los demas, enferma de ceguera, soberbia y superioridad al alma.

DECIMA PRIMERA ENFERMEDAD DEL ALMA
LA INCERTIDUMBRE Y LA INDIFERENCIA

La belleza de la vida y de la existencia tiene uno de sus fundamentos en las
raices que la sostienen a través de la seguridad, y la continua busqueda de
preguntas para satisfacer las dudas que surgen ante el exceso de respuestas
que nos va otorgando el caminar, sin embargo, cuando nos llenamos de dudas
o cuando nos dan igual, nos enfermamos de conformidad, de insatisfaccién y
la vida comienza a hacerse pesada e inutil, sentimos que nada vale la pena,
por lo que no tiene importancia nada de lo que hagamos por lo tanto, todo se
nos va develando como algo inutil y sin sentido.

Ante esto el islam, nos cura por medio de la esperanza, que nos lleva a unificar

) PR

{ﬁ 3F 2% ,«"P'“ SERT Y
i be

> 3

R

NINTH DISEASE OF THE SOUL
PAY ATTENTION TO BAD THOUGHTS

This evil consists of abandoning attention to remembering G/d to place
thoughts that disturb us, placing us in situations of envy, hatred, and revenge
that only cause us frustration and, with it, spiritual sadness that leads us to
commit acts of Mortal sin such as homicide and suicide not only physical, but
also emotional, sexual and spiritual. Hence the meaning of the Thashbir or
Islamic rosary, which we must carry with us every day, so that all our walking,
contemplation, listening and silence will guide us only to G/d.

TENTH DISEASE OF THE SOUL
CRITICISM AND PREJUDICES

All believers have the mission of improving themselves and taking care of each
of their seven languages, starting from the body to culminating in the spirit,
always by the hand of G/d, being clear that this continuous healing will
culminate in passivity and harmony with which we will live in community.
However, when this work is carried out to feel superior to others, it becomes
sick with blindness, pride and superiority to the soul.

ELEVENTH SOUL DISEASE
UNCERTAINTY AND INDIFFERENCE

The beauty of life and existence has one of its foundations in the roots that
sustain it through security, and the continuous search for questions to satisfy
the doubts that arise from the excess of answers that walking gives us.
However, when we are filled with doubts or when we don't care, we become
sick with conformity, with dissatisfaction and life begins to become heavy and
useless, we feel that nothing is worth it, so nothing we do for ourselves is of
no importance. Therefore, everything develops as something useless and
meaningless.

Given this, Islam heals us through hope, which leads us to unify our hearts
with the mystery of G/d.

taE
iyt :

TR
ey




DECIMA SEGUNDA ENFERMEDAD DEL ALMA
LA HIPOCRECIA

Una persona que pierde el tiempo en construir apariencias para mostrar lo
que no es, vive en un estado de gangrena espiritual-emocional, ya que las
mentiras y la falsedad le carcomen el alma, analogia de lo que esta hace al
pudrir la sangre. La persona que se miente a si misma se enferma gravemente
no soélo al renegar de lo que D/os le ofrece, sino al pretender que lo creado
por él mismo es mejor y superior a la Voluntad divina.

DECIMA TERCERA ENFERMEDAD DEL ALMA
PERDIR RECOMPENSAS

Regularmente se cree que, al hacer una buena accion, se obtendrd una
recompensa, mientras que al actuar de mala manera se recibird un castigo.
Esta creencia de premio - castigo, paraiso e infierno creado por el ser humano
mas no por D/os, conlleva que la persona no actte a través del temor de no
cumplir la Voluntad de D/os, sino para obtener un premio o un castigo. Es asi
como esta enfermedad se une con la anterior, al convertirnos en hipdcritas y
mentirosos, desarrollando un tipo de trueque con D/os, lo cual se va
convirtiendo en un condicionamiento que enferma al Hombre de ego al
situarse en un mismo nivel que D/os.

DECIMA CUARTA ENFERMEDAD DEL ALMA
LA PEREZA Y SACIEDAD

Mencionan los sabios que la pereza es el resultado de la saciedad, del exceso
y del aburrimiento. Estos tres conceptos conducen al ser humano a detenerse
a pausar, a dormir sin necesidad, negando con ello la vida. Es claro que todo
ser vivo necesita descanso, pero el justo, de la misma manera que necesita el
alimento, pero unicamente el necesario. De ahi que el Profeta ensefie que:

El ser humano no llena peor receptdculo que su vientre; pero como eso es
necesario, un tercio tiene que ser para la comida, un tercio para la bebida, y el otro
tercio, para el aliento.

TWELFTH DISEASE OF THE SOUL
THE HYPOCRISY

A person who wastes time building appearances to show what he is not, lives
in a state of spiritual-emotional gangrene, since lies and falsehood eat away at
his soul, an analogy of what it does when rotting the blood. The person who
lies to himself becomes seriously ill not only by denying what G/d offers him,
but by pretending that what he created himself is better and superior to the
Divine Will.

THIRTEENTH DISEASE OF THE SOUL
LOSE REWARDS

It is commonly believed that doing a good deed will result in a reward, while
acting in a bad manner will result in a punishment. This belief of reward -
punishment, paradise and hell created by the human being but not by G/d,
implies that the person does not act through the fear of not fulfilling the Will
of G/d, but to obtain a reward or punishment. This is how this disease joins
with the previous one, by turning us into hypocrites and liars, developing a
type of barter with God, which becomes a conditioning that makes Man sick
with ego by placing himself on the same level as God.

FOURTEENTH DISEASE OF THE SOUL
LAZINESS AND SATIETY

The wise men mention that laziness is the result of satiety, excess and
boredom. These three concepts lead human beings to stop and pause, to sleep
without need, thereby denying life. It is clear that every living being needs rest,
but the right one, in the same way that it needs food, but only what is
necessary. Hence the Prophet teaches that:

The human being fills no worse receptacle than his belly; but since that is
necessary, one third must be for food, one third for drink, and the other third
for breath.







DECIMA QUINTA ENFERMEDAD DEL ALMA
LA ADULACION

El acto de mostrar admiracion extrema que llegue a dafiar la dignidad de la
persona es una terrible enfermedad, por tres motivos centrales: 1. No se debe
adorar ni vanagloriar a nadie mas que a D/os; 2. Actuar de esta manera
provoca que la otra persona se sienta superior; 3. La persona que adula se
coloca en un nivel inferior dafiando la dignidad y la integridad otorgadas por
D/os.

DECIMA SEXTA ENFERMEDAD
RENEGAR DE LA VOLUNTAD DE D/0S

Nadie es mas sabio que D/os. Sélo El sabe lo que es digno para el ser humano,
por ello, D/os da y quita. Es asi como el fundamento de la fe, en especial de
la fe islamica es someterse a Sus decisiones, de ahi el significado de ser
musulmanes, someternos a la Voluntad de D/ os, lo cual implica, no enojarnos,
no renegar, no cuestionar, no estar tristes ni enojados, sino todo lo contrario.
Renegar de la Voluntad de D/os es pretender que sabemos mas que El. De
ahi que los sabios digan que un musulman nunca esta triste, simplemente
porque al estar sometidos a la Voluntad de D/ os, saben que todo es para bien,
aunque en ese momento no se comprenda.

DECIMA SEPTIMA ENFERMEDAD
LA CONCUSPISCENCIA

El deseo excesivo el cual lleva a irrumpir el caminar de la persona, al provocar
que desee a un grado excesivo sin importar si dafia o no, enferma de manera
extrema el caminar de hombre y de la mujer, dafidndose no sélo a si mismo,
sino provocando dafios colaterales alrededor, por ejemplo; la persona que se
deja llevar por la lujuria no sélo dafia su dignidad y su integridad, sino que
destruye la vida de otras personas. Es importante no olvidar todo lo realizado
de manera excesiva y para saciar los instintos llevaran al hombre a la muerte
espiritual, emocional y fisica.

FIFTEENTH DISEASE OF THE SOUL
ADULATION

The act of showing extreme admiration that harms the dignity of the person
is a terrible disease, for three central reasons: 1. One should not worship or
glorify anyone other than G/d; 2. Acting this way makes the other person feel
superior; 3. The person who flatters places himself on a lower level, damaging
the dignity and integrity granted by G/d.

SIXTEENTH DISEASE
RENOUNCE THE WILL OF G/0S

No one is wiser than G/d. Only He knows what is worthy for human beings,
therefore, G/d gives and takes away. This is how the foundation of faith,
especially the Islamic faith, is to submit to His decisions, hence the meaning
of being Muslims, to submit to the Will of G/d, which implies not getting angry,
not denying, not questioning. , not to be sad or angry, but quite the opposite.
To deny the Will of G/d is to pretend that we know more than Him. Hence the
wise people say that a Muslim is never sad, simply because by being subjected
to the Will of G/d, they know that everything is for the best, even if at that
time it was not understood.

SEVENTH ILLNESS
CONCUSPISCENCE

The excessive desire which leads to interrupting the person's walk, causing
him to desire to an excessive degree regardless of whether it damages or not,
extremely sickens the walk of man and woman, damaging not only himself,
but causing collateral damage around, for example; The person who gives in
to lust not only damages his dignity and integrity, but destroys the lives of
other people. It is important not to forget everything done excessively and to
satisfy the instincts will lead man to spiritual, emotional and physical death.

‘EAI"”




DECIMA OCTAVA ENFERMEDAD DEL ALMA
LAIRAY LA VENGANZA EN NOMBRE DE D/0S

Desgraciadamente el 90 por ciento de las guerras se realizan en nombre de
D/os, pero jes posible que un D/os amoroso pida a los hombres sangre en su
nombre? La respuesta se encuentra en nuestro propio corazén, regularmente
estas guerras que comienzan por un exceso de ira, resentimiento y venganza
en nuestro corazon, surgen porque nos molesta el actuar de los otros, porque
sobrepasan nuestros limites, porque su forma de regirse causa un dafio o
simplemente por la riqueza de la tierra. La ética de cualquier religién pide el
respeto y la responsabilidad por los otros, asi que todo aquel que pretenda que
el otro se rija bajo su propia ideologia, esta sobrepasando las decisiones
divinas, ademas de cometer una de las més grandes agresiones hacia El, es
decir, ponerlo como testigo de nuestras mal actuar.

DECIMA NOVENA ENFERMEDAD DEL ALMA
ENDURECIMIENTO DEL CORAZON

Para poder comprender esta enfermedad es preciso explicar que el corazéon o
solo es la sede de la vida, sino que en él habita el intelecto, la comprension,
asi cuando el corazén se endurece no solo se refiere aun actuar sin compasién
y misericordia, se refiere a un actuar desde la ignorancia, dejando de buscar
en la comprension y el entendimiento el Conocimiento y la Sabiduria.

Cuando un corazén se endurece, debe curarse con la Bondad de D/os, pero
esta sanacion solo llegard por medio de la busqueda constante del Misterio
divino.

Lo mencionado anteriormente son solo las principales causas que enferman
al alma siendo la primera victima el cuerpo, y de ahi cada uno de los lenguajes
y procesos explicados a lo largo de este tema. Siendo la enfermedad mas
grave la Tristeza, esa tristeza que hace renegar de uno mismo, del otro y de
D/os, sea la mesura y la misericordia divina lo que nos sane y retorne a la
voluntad de D/os.

EIGHTEENTH DISEASE OF THE SOUL
ANGER AND REVENGE IN THE NAME OF G/0OD

Unfortunately, 90 percent of wars are waged in the name of G/d, but is it
possible for a loving G/d to ask men for blood in his name? The answer is
found in our own heart, regularly these wars that begin due to an excess of
anger, resentment and revenge in our heart, arise because the actions of
others bother us, because they exceed our limits, because their way of ruling
causes damage. or simply because of the wealth of the land. The ethics of any
religion ask for respect and responsibility for others, so anyone who wants
others to be governed by their own ideology is surpassing divine decisions, in
addition to committing one of the greatest aggressions towards Him, it is That
is, put him as a witness of our bad actions.

NINETEENTH DISEASE OF THE SOUL
HARDENING OF THE HEART

In order to understand this illness, it is necessary to explain that the heart is
not only the seat of life, but that the intellect and understanding live there, so
when the heart hardens, it not only refers to acting without compassion and
mercy, it refers to to act from ignorance, ceasing to search for Knowledge and
Wisdom in understanding and understanding.

When a heart becomes hardened, it must be healed with the Goodness of G/d,
but this healing will only come through the constant search for the divine
Mystery.

What was mentioned above are only the main causes that make the soul sick,
with the body being the first victim, and hence each of the languages and
processes explained throughout this topic. The most serious illness being
Sadness, that sadness that makes us deny oneself, the other and G/d, let it be
restraint and divine mercy that heals us and returns us to the will of G/d.

Martha Leticia Martinez de Leon... @/&}m& up 6}®

Q,@ 5}...0;8@%’»8»%\3»@



S R T g S Pt T e s .« L

A

Al\J

——t (A 1] Wy ——
' Sl
'~.
IWIFNSS S AV B
' |\
3
”,
)
{
<
.

— .
1

11

1

GRS

SN

-

LAl TS N

VAR Lew g pevreniags




LA CONFIANZA Y LA RECOMPENSA DE ALLAH

En el nombre de Allah, el Compasivo, el Misericordioso. Que la paz y las
bendiciones de Allah sean sobre el profeta Mohammed, su familia y sus
compaferos. Amin.

Enla vida de toda persona llega un momento en el que se pregunta a si mismo
;(Por qué me sucede esto o aquello? o ;Por qué vivo tantas situaciones
desagradables? dado por el cimulo de experiencias aversivas que conducen
a sentimientos no deseables, soledad y que Allah no esta al tanto y que por
eso se viven esas tragedias.

Cuando el ser humano se enfrenta a dificultades, problemas o pruebas,
normalmente tiende a desesperarse, molestarse y perder la tranquilidad del
alma y del corazon y normalmente no entiende ni sabe dar salida o alivio a
esas situaciones.

Uno de los objetivos que ensefia el Islam es a entender qué es realmente
confiar en Allah, para depositar esperanzas en El en toda situaciéon que
acontezca por desagradable que asi sea.

La “confianza” (tawakul) significa “poner los asuntos en manos de otro” y uno
de esos nombres de Allah relacionado a la confianza es Al Wakil (Aquel que
dispone de los asuntos).

El Coréan se refiere a Allah como Al Wakil catorce veces. Por ejemplo:
“ ... y dijeron: 'Dios es suficiente para nosotros, porque El es el mejor Protector’
(Coran 3:173).

... Dios te es suficiente como Protector (Coran 4:81).
El es el Protector de todas las cosas (Coréan 6:102).

THE TRUST AND REWARD OF ALLAH

In the name of Allah, the Compassionate, the Merciful. May the peace and
blessings of Allah be upon the Prophet Mohammed, his family and his
companions. Amin.

In every person's life there comes a time when they ask themselves: Why does
this or that happen to me? o Why do I experience so many unpleasant
situations? given by the accumulation of aversive experiences that lead to
undesirable feelings, loneliness and that Allah is not aware of it and that is why
these tragedies are experienced.

When human beings face difficulties, problems or trials, they normally tend to
become desperate, upset and lose the peace of mind and heart, and they
normally do not understand or know how to find a way out or relief from these
situations.

One of the objectives that Islam teaches is to understand what it really means
to trust in Allah, to place hope in Him in every situation that occurs, no matter
how unpleasant it may be.

“Trust” (tawakul) means “putting matters in the hands of another” and one of
those names of Allah related to trust is Al Wakil (He who disposes of matters).

The Quran refers to Allah as Al Wakil fourteen times. For example:
“...and they said: 'God is sufficient for us, for He is the best Protector
3:173).

(Quran

...God is sufficient for you as a Protector (Quran 4:81).

“He is the Protector of all things (Quran 6:102)




Allah ordena al creyente depositar su confianza en El. “El es el Sefior del
oriente y del occidente. No hay nada ni nadie con derecho a ser adorado salvo
El. Témalo como tu Protector” (Coran 73:9).

El musulman cuando se encuentra en una situacion dificil, debe elevar sus
oraciones y su suplica solamente a Allah y no depositar confianza ni depender
de ningun terrenal. Allah explicitamente prohibe depender de su creacion:
“He revelado a Moisés el Libro como guia para el pueblo de Israel, y les ordené: 'No
tomen protector fuera de Mi"" (Coran 17:2).

Una manera de adoracién a Allah precisamente es poner toda la confianza
solo en El. A través de la confianza y dependencia se expresa y demuestra el
monoteismo, por eso el creyente solo se dirige a Allah.

Sin embargo, la persona siempre debe de trabajar en la resoluciéon de sus
conflictos, pero sin dejar de confiar que Allah le ayudard a superarlos
conforme a lo que maés le conviene. Un ejemplo claro de que la persona debe
accionar y no solo esperar es lo siguiente:

En un hadiz reconocido el Profeta le pregunt6 a un beduino: ";Por qué no atas
tu camello?", y este respondié: "jPongo mi confianza en Allah!". El Profeta le
dijo: "Ata tu camello, luego pon tu confianza en Allah" Thirmidi.

Otro aspecto muy importante es el decreto divino ya que Allah decreta para
el creyente por su sabiduria y por razones que solo El conoce; ciertos asuntos,
aunque no lo entienda la persona. Al Qadr (decreto divino) es uno de los
pilares de la fe y se debe entender que lo que tenga que ocurrir ocurrira, y
todo lo que se puede hacer es el mejor esfuerzo para agradar a Allah
aceptando y confiando en lo que el Creador dispone

Una de las cosas que favorece tener tawakul es que alivia de la ansiedad o

preocupacion.

Allah commands the believer to place his trust in Him. “He is the Lord of the
east and the west. There is nothing and no one with the right to be worshiped
except Him. Take Him as your Protector” (Quran 73:9).

The Muslim when he finds himself in a difficult situation, he should raise his
prayers and supplication to Allah alone and not place trust or depend on any
earthly person. Allah explicitly forbids reliance on creation on him:

I have revealed to Moses the Book as a guide for the people of Israel, and I
commanded them: 'Take no protector from Me (Qur'an 17:2).

One way of worshiping Allah is precisely to place all trust in Him alone.
Through trust and dependence monotheism is expressed and demonstrated,
which is why the believer only addresses Allah.

However, the person must always work to resolve his conflicts, but without
ceasing to trust that Allah will help him overcome them according to what is
best for him. A clear example that the person must act and not just wait is the
following:

In a well-known hadith the Prophet asked a Bedouin: "Why don't you tie your
camel?" and he replied: "I put my trust in Allah!" The Prophet said to him: "Tie
your camel, then put your trust in Allah" Thirmidi.

Another very important aspect is the divine decree since Allah decrees for the
believer through his wisdom and for reasons that only He knows; certain
matters, even if the person does not understand it. Al Qadr (divine decree) is
one of the pillars of faith and it must be understood that whatever has to
happen will happen, and all that can be done is the best effort to please Allah
by accepting and trusting in what the Creator provides.

One of the things that having tawakul helps is that it relieves anxiety or worry




Recordar que todos los asuntos estan en manos de Allah y solo se puede hacer
lo que esta bajo el propio control, sabiendo que los resultados dependen de
Allah, por lo tanto, el musulman inteligente concluye que el tawakul siempre
se esforzara ni experimentara sentimientos negativos.

Pero hay situaciones en la vida de las personas que son muy dificiles, por
ejemplo, las pérdidas, en estos casos Allah te recompensara cuando te quita
algo y siempre es por algo mejor, para lograrlo es importante la paciencia y
buscar su complacencia.

El profeta dijo en un hadiz:

Quien haya perdido sus dos ojos y lo sobrelleve con paciencia, serd compensado
por ello con el Paraiso
También dijo en otro hadiz:

Aquel que pierde a un ser querido en este mundo y se resigna con paciencia
buscando la recompensa de su Serior, serd compensado con el Paraiso.

Estas situaciones son verdaderamente dolorosas y forman parte del decreto
divino, pero que, si tiene paciencia y confianza, Allah le dara una salida y le
recompensara con lo mejor, el paraiso.

Toda alma en este mundo sufre, Allah tiene una recompensa enorme.
jLa paz sea sobre vosotros! En verdad fuisteis perseverantes [en la adoracion].
Qué hermosa es la recompensa de la morada eterna. Cordn 13:24.

Allah recompensa por soportar dificultades con paciencia:

Estos son quienes sus Sefior agraciard con el perddn y la misericordia, y son
quienes siguen la guia. Cordn 2:157.

xﬂé‘f'ﬁ

Remembering that all matters are in the hands of Allah and one can only do
what is under one's control, knowing that the results depend on Allah,
therefore the intelligent Muslim concludes that the tawakul will always
struggle or experience negative feelings.

But there are situations in people's lives that are very difficult, for example,
losses, in these cases Allah will reward you when He takes something from
you and it is always for something better, to achieve this it is important to be
patient and seek His pleasure.

The prophet said in a hadith:

Whoever has lost both eyes and bears it with patience, he will be compensated for it
with Paradise.

He also said in another hadith:

He who loses a loved one in this world and resigns himself with patience seeking
the reward of the Lord of him, will be compensated with Paradise.

These situations are truly painful and are part of the divine decree, but if he
has patience and trust, Allah will give him a way out and reward him with the
best, paradise.

Every soul in this world suffers, Allah has a huge reward. Peace be upon you! Truly
you were persevering [in worship]. How beautiful is the reward of the eternal
abode. Quran 13:24.

Allah rewards for enduring difficulties with patience:

These are the ones the Lord will grace with forgiveness and mercy, and they
are the ones who follow the guidance. Quran 2:157.

m

l\d A »

r,H\

(:"}‘/\

S



"’!Ij

i
j

Dijo Ibn Al Qaiim Allah tenga misericordia con él:

Y se levantard un muro entre ellos que tendra una puerta. Detrds estard la
misericordia de Allah y afuera su castigo Coran 57:13.

Una vez me dijo shaikh al islam Allah tenga misericordia con él.
Las tragedias y las pruebas son como el calor y el frio, es decir: son inevitables; y si
el siervo estd a sabiendas de eso no se enfadard ni se entristecerd cuando lleguen.

Por eso todo el que esta angustiado y es paciente no perdera nada y aunque
no se dé cuenta estara beneficidndose ya que la paciencia tiene una gran

recompensa.

Allah facilite los asuntos de cada creyente y le haga entrar al paraiso mas alto.

Amin.

Wvitra, lviargarita Aguirre viacias

5 | . \) 5

Y@k

And a wall will be built between them, with a gate in it. Behind will be the mercy of
Allah and outside is His punishment Qur an 57:13.

Ibn Al Qaiim said Allah have mercy on him:
Shaikh al islam once told me Allah have mercy on him.

Tragedies and trials are like heat and cold, that is: they are inevitable; and if
the servant is aware of that he will not be angry or sad when they arrive.

That is why everyone who is distressed and patient will not lose anything and
even if he does not realize it, he will be benefiting since patience has a great
reward.

May Allah ease the affairs of every believer and make him enter the highest
paradise.

Amin.

i 4

Y@k’ T8 Yook

TR e
gk’



Oh mi D/os
Coloca sobre el corazon de mi Entendimiento
la fortaleza de Tu misericordia,
y revélame el Sendero
de la Paz
donde la alegria de crecer en tu Voluntad

sea mi Templanza

Oh my G-d
Place on the heart of my Understanding
the strength of Your mercy,
and
reveal to me the Path of Peace
where the joy of growing in your Will

be my Temperance

S
$ B3 o
& i
037 34 Lf’(b
Foos Y

SRERYS






\ e A

La Sabiduria de la Tristeza

dura Siete dias

y construye un Hogar

de Alegria

-
) P

L. . v gy
——JJ-#i‘é__“““r’— <408 E )

) )
S LIV 1.

. lasts Seven days
and builds a Home

of Joy




Barakah®

La primera revista musulmana en México
para fomentar el didlogo interreligioso, cientifico
y con el no creyente

Te invita a escribirlos y expresarnos tus dudas,
temas de interés, opinién y a colaborar.

revistabarakah@ gmai[.com

Revista

Barakah®

The first Muslim magazine in Mexico
to promote interreligious, scientific and

non-believer dialogue.

It invites you to write to us and express your doubts,
topics of interest, opinions and to collaborate.

revistabarakah@gmail.com


mailto:revistabarakah@gmail.com

1
- U L
e e e
s g . . A
N irzu..\..\...., St

~ .0

~

e _ e -
S v s




Rev 'Ls’cz}

La primera revista musulmana en México
Para fomentar el didlogo interreligioso, cientifico

y con el no creyente®

Todos los derechos pertenecen a

Martha Leticia Martinez de Leon... @’muﬁ g/)®

of &}---a:?gsn)c"f»\c’?a\ﬁm

y cada articulo a sus colaboradores

The first Muslim magazine in Mexico
To promote interreligious, scientific and non-believer dialogue®

All rights belong to

Martha Leticia Martinez de Leon... @loneic g, C5*®
\‘u\»\c“‘# e 89 0 g ) O’:‘"

and each article to its contributors



La mayor tristeza Senor, es no tenerte en mi corazon

The greatest sadness Lord, is not having you in my heart



A e & . ——— —— ——
T e — - —




