
 

 

  

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

ل مخصص  

الورداني عمرو .د  

 

المكسيك في  إسلامية مجلة  ول أ  
المؤمنين  غير  ومع  العلم  مع  ،  الأخرى  الأديان  مع  للحوار   

 

La primera revista musulmana en México 
para fomentar el diálogo interreligioso,  

científico y con el no creyente 

 

Revista Barakah ® 

1443/2021 

ي محمد الإسلامي نب    

Muhammad, Profeta del Islam 



 

 

 

 

 

 

Página legal 
 

Todos los derechos (idea original, investigación y diseño) pertenecen a  
 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio  سكوت ييفرح  ® 

 

Portada  
Foto tomada de https://www.exoticca.com/es/blog/2015/07/el-color-imposible-del-taj-mahal-2/ 

https://viajar.elperiodico.com/viajeros/holi -festival-colores-india-rompe-barreas-sociales 

 

Sin fines de lucro 

La creación de esta revista tiene como fundamento ser una Bendición -Barakah-, al compartir el conocimiento del islam 

para fortalecer el dialogo interreligioso, científico y con el no creyente  

Barakah  
® 

https://www.exoticca.com/es/blog/2015/07/el-color-imposible-del-taj-mahal-2/


 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Barakah es la gracia de D/os dispersa en personas, lugares, objetos y manifiesta la revelación de D/os.  

Es la fuerza de D/os contraída para ser compartida y fortalecer a quien la otorga y recibe.  

La Barakah pertenece al misticismo islámico,  

 Es la fuente de donde emana el agua divina, la única capaz de saciar la sed del Hombre,  

porque como menciona el sabio del islam Amr Elwardany 

No es el agua quien te quita la sed, es ِه  ٱلّلَٰ



 

 

Número dedicado a: 
 

 

 الله
 

Dra. Nahla El-Haraki   
 

Dra. Mariam Saada    
 

y a ti    
 

Dr. Amr Elwardany 
 

Porque tu testimonio enaltece la sabiduría del profeta 

 

 

 



Editorial 

سْمِِ َّٰهِِ ب ِ لل  ِِ ٱ 
ن 
َّٰ لر حْم 

 
مِِ ٱ لر حِي 

 
ٱ  

 

 

 

El profeta Muhammad, último mensajero de las revelaciones divinas, recuerda cada una de las enseñanzas de los profetas anteriores, además 

resalta la importancia de cada uno de los profetas del pueblo judío y cristiano, recordando la importancia de sanar a la sociedad a través de la 

guerra interior diaria con uno mismo.  

El camino de la espiritualidad es fundamental para el encuentro con Allah, sin embargo, no se puede comprender o expandirse en ella, sin antes, 

no sanamos nuestra relación con nosotros mismos, con nuestra familia y comunidad, porque solo a través de la paz interior, se recordará que el 

valor del amor es hacer crecer al otro, a través de la reflexión y del dialogo. 

Cada una de las revelaciones que Allah hace a Muhammad a través del ángel Gabriel, tiene como finalidad recordar al ser humano los mensajes 

anteriores y sanar su pureza la cual ha sido trastocada por el poder de los hombres, dañando el verdadero mensaje. 

La vida del profeta nos recuerda el valor y el significado de hacer de D/os nuestra forma de vida, a demás de vivir en, por y para Él. 

Por ello, este número VII dedicado al profeta tiene como finalidad acercar tanto al creyente de otras religiones como al musulmán y al  no 

creyente a buscar más información sobre su vida, para que el mensaje de cada uno de los mensajeros de D/os se convierta en parte de nuestro 

dialogo personal y comunitario. 

Porque no se puede amar lo que no se conoce, este número fue desarrollado para que más allá de nuestras creencias, encontremos en la vida del 

profeta nuestra imagen y semejanza con Allah, Hashem, D/os, Di/os de Abraham, de Ismael y de Jesús. 

 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio  سكوت ييفرح  ® 
 

 



 
 

لله الحمد  

Alhamdulillah 

Alabado sea Allah 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Muhammad profeta del Islam 

Érase una vez… 

“Mira el cielo y cuenta si puedes las estrellas, así de numerosa será tu 

descendencia”, estás palabras que se encuentran en el libro del 

Génesis, fueron dichas por Allah a Abraham, quien se encontraba en 

la vejez, dispuesto a compartir la falta de hijos en compañía de su 

esposa Sara, sin embargo, Sara le pide a Abraham que tome a Agar, 

la esclava egipcia para que tenga con ella un hijo, pero los celos 

poseyeron a Sara, y su relación con Agar se volvió insostenible, 

cuando esta tuvo un hijo a quien nombró Ismael, cuyo nombre 

significa “D/os escuchará”. Con el paso del tiempo, cuando Ismael 

cumple la mayoría de edad para los pueblos semíticos, Sara es 

bendecida con un hijo, a quien Allah le pide llamarlo Isaac.  

Ambos hermanos se aman, conviven sin conflicto, pero los celos de 

Sara la llevan a pedirle a Abraham que corra a Agar y a Ismael, 

Abraham afligido separa a los hermanos, dando paso a la voluntad de 

D/os, la cual tiene como proyecto el desarrollo de dos grandes 

pueblos, origen de dos de las más grandes y hermosas religiones. 

Madre e hijo caminan durante 40 días por un valle de arabia, el cual 

se encuentra al sur de Canaán, llamado Becca, la larga caminata 

provocó que la deshidratación comenzará, todo parecía indicar que 

morirían de sed. Ismael le solicitó ayuda a D/os, mientras Agar 

buscaba de pie sobre un promontorio, pero al no encontrar nada se 

dirigía hacia otro, una y otra vez, la tradición menciona que lo hizo, 

siete veces, hasta que el ángel Gabriel se le reveló y le dijo; Levántate 

Agar, que Allah a escuchado la voz del niño, Levántate, toma la mano 

al niño, que D/os hará a través de él un gran pueblo, Y abrió D/os los 

ojos de Agar, y ella observó un pozo, el agua de este manantial, surgió 

en cuanto Ismael lo tocó con su talón, y fue llamada Zamzam. 

 

 

Fortalecidos bajo la bendición de D/os, Agar e Ismael, llegaron al 

lugar de su destino, en donde fueron visitados por Abraham, quien 

señaló a Ismael el sitio exacto en donde debían construir un santuario 

cercano al manantial de Zamzam, así como la forma. A este santuario 

se le llamó Kaabah, es decir, cubo, por su forma orientada hacia los 

cuatro puntos cardinales, además es en este lugar donde el ángel de 

D/os depositó en la colina de Abu Qubays una piedra blanca, la cual 

se fue volviendo negra a causa de los pecados de la humanidad. Esta 

piedra fue colocada en la esquina oriental de la Kaabah, lugar que se 

convirtió en una estancia de peregrinación bajo la orden de D/os, 

aunado a ello, al saber Abraham el recorrido que había realizado Agar 

en busca de agua instauró como parte de la peregrinación realizar 

siete veces el recorrido entre Safá y Marwah, nombre de los dos 

promontorios. 

Con el paso del tiempo los descendentes de Ismael, es decir, los 

pueblos árabes, realizaban la peregrinación mayor una vez al año, y 

peregrinaciones menores a lo largo de éste, sin embargo, al mezclarse 

los árabes con diversas tribus, la adoración al D/os de Abraham, al 

D/os uno se fue mezclando de rituales y de ídolos que fueron 

colocando alrededor de la Kaabah, acto que provocó que los judíos 

dejaran de peregrinar a ese lugar. Estas tribus paganas comenzaron a 

pregonar que esas estatuas eran mensajeros de D/os, siendo así que 

fueron alejándose de la presencia única de D/os. 

Dentro de estas tribus, los yurhínes yemeníes, habían sido quienes 

habían quebrantado el monoteísmo, además se habían convertido en 

los dominadores de la Meca, este acto había sido aceptado porque los 

descendientes de Ismael sabían que su segunda esposa era familiar 

de Yurhum; pero ante el exceso de injusticias, fueron desterrados, 

pero ante este acto y como una forma de venganza, los yurhínes 

enterraron el pozo de Zamzam, en su lugar el poder fue representado 

por la tribu árabe descendiente de Ismael cuyo líder era Juzaah, pero 

este hombre cometió el mismo pecado que la tribu anterior, ya que 

tomo de los moabíes un ídolo, el cual hizo enaltecer como el principal 

ídolo de la Meca 

 



 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

Junto a está grandes tribus se encontraban los llamados Quraysh, 

descendientes de Abraham. Su historia comienza alrededor del 400 

d.C, cuando Qusayy se casa con la hija Hulayl, patriarca de los Juzaah, 

siendo él quien designó a Qusayy guardián de la Meca y de la Kabaah. 

Es así que Qusayy se convierte en el custodio del recinto sagrado,  

Qusayy tenía cuatro hijos, sin embargo, designa a Abd al-Dar, como 

guardián de la Meca, por lo que al morir le dice "Nadie entrará en la 

Kabaah” a excepción de a quien tú se la abras. Durante la vida de los 

hermanos, todo había sido armonía, sin embargo, conforme 

crecieron, las generaciones se enfrascaron en solicitar el regreso del 

poder al primogénito. Esto provocó molestias que conducía a la 

batalla, sin embargo, se acordó que los descendientes de Abdu Mana 

cobrarían lo tributos y custodiarían a los peregrinos, mientras que los 

hijos de Abd al-Dar conservarían las llaves de la Kaabah. 

Con el paso del tiempo, en la distancia llamada Hichr Ismail, donde 

se encuentran los sepulcros de Ismael y Agar, Abd al-Muttalib dormía 

cuando escuchó una voz que dijo: “Excava la agradable claridad”, 

“Excava la beneficencia”, “Excava el tesoro escondido”, hasta que en 

la cuarta noche escuchó “Excava la Zamzam, no lo lamentarás porque 

es tu herencia”. Después, le fue ordenado buscar un lugar donde 

hubiera sangre y excremento, un hormiguero y cuervos, además de 

mencionar “agua abundante y cristalina que abastecerá a los 

peregrinos durante toda su peregrinación”. Abd al-Muttalib golpeó 

hasta encontrar el tesoro. 

Abd al Muttalib sólo tenía un hijo, por lo que pidió a D/os le 

concediese más hijos, ofreciéndole al último en sacrificio; al pasar el 

tiempo, D/os lo bendijo con nueve hijos, Abdallah, el más pequeño, 

era a quien más amaba, pero también era a quien debía entregar en 

sacrificio, está decisión era dolorosa, por ello Abd al Muttalib, ofreció 

a Allah una centena de camellos. 

 

 

Abd al Muttalib, era monoteísta, se negaba a adorar a los ídolos, sin 

embargo, para el Quraysh el ídolo moabí se había convertido en una 

Barakah, la cual se extendía a otros templos menores del Hiyaz 

llamados de las “Tres hijas de D/os”, llamadas  Al-lat, al-Uzzah y 

Manat.   

Las personas como Abd al Muttalib, que sólo amaban a D/os, eran 

llamados Hunafa, entre ellos Waraqah, un cristiano quien esperaba la 

llegada de un profeta. Los cristianos convivían con las tribus árabes 

que peregrinaban alrededor de la Meca, incluso, se les había dado la 

oportunidad de pintar la imagen de María con Jesús, lo cual se 

mezclaba con los 360 ídolos que “habitan la Meca”. 

Abd al Mutallib, casó a su hijo Abdallah en el año 569 d.C., dando 

comienzo al gran año llamado… 

“El año del Elefante” 

En el año 570 en Yemen fue construida una catedral majestuosa para 

que reemplazará a la Meca, como lugar de peregrinación, esto se 

realizó bajo el dominio de Abisinia, lo cual provocó un gran disgusto 

alrededor de las tribus, es así que una persona relacionada con el 

Quraysh se acercó al templo para destruirlo, en respuesta el virrey 

abisinio Abrahah juró derruir la Kaabah, por lo que colocó a un 

elefante. Los ejércitos avanzaban hacia la Meca, sin embargo, cuando 

se acercaron a la Kaabah, el elefante se arrodilló, levantándose 

únicamente para caminar al lado contrario de la Kaabah, el ejército se 

detuvo y dio la vuelta para regresar y destruir la Kaabah, sin embargo, 

cuando estuvo nuevamente de frente a esta se arrodilló de nuevo, 

aunado a ello cuando regresaban hacia Yemen, el cielo se puso oscuro 

y se llenó de aves.  Esta batalla ganada por la bendición de D/os, 

provocó que el Quraysh fuese llamado “el pueblo de D/os”- 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dentro del pueblo de Quraysh se encontraba Aminah, nuera de Abd 

al Muttalib, una mujer viuda, a quien se le reveló que en su seno 

llevaba al señor de su pueblo, por lo que al nacer debía decir, “lo 

pongo bajo la protección del Uno, contra el mal de los que envidian, 

y lo llamarás Muhammad. 

El pueblo de Quraysh era un pueblo en su mayoría analfabeta, sin 

embargo, la elocuencia era considerada sagrada, por ello, la poesía 

era considerada el punto máximo, por ello, las tribus árabes en 

especial las tribus del desierto enaltecían la poesía al resaltar la belleza 

de la creación. Es en este ambiente donde nace Muhammad, quien 

cierto día al pasar de los años es tomado por dos seres revestidos de 

blanco, quienes lo tumbaron al suelo, abrieron su pecho y hurgaron 

en su interior, sacando de su corazón un coágulo negro, al cual 

arrojaron lejos, después lavaron su corazón con nieve antes de 

colocarlo de nuevo en su lugar. Tiempo después cuando la familia 

caminaba hacia un nuevo camino, Aminah enfermó y murió dejando 

a Muhammad al cuidado de su abuelo, quien fallecería dos años 

después, quedando al cuidado de Abu Talib, su tío y de su esposa 

Fatimah, quienes lo cuidaron como si fuese su propio hijo.  

La presencia espiritual de Muhammad se mostraba en diferentes 

ocasiones y de diversas maneras, cuando era un joven, cuando 

descansaba junto a su caravana, las ramas de un árbol se inclinaron 

para protegerlo del sol; en otra ocasión cuando el monje cristiano 

Bahira, al verlo, le dijo a Abu Talib, su tío, llévate a este niño a otro 

lugar, y escóndelo de los judíos, por D/os, porque si lo ven y saben 

de él, tramarán algo contra él. Este niño tiene en su camino un tiempo 

de grandes acontecimientos. 

Durante un largo tiempo, Muhammad fue entrenado en el empleo de 

las armas de guerra, pero sobre todo en el sentido de la justicia, junto 

a su amigo de toda la vida Abu Bakr. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Al cumplir 20 años, Muhammad le pide a su tío a su hija Fatimah, 

mejor conocida como Umm Hani, sin embargo, Abu Talib, no acepta 

y la casa con un poeta de talento llamado Hubayrah. Con el paso de 

los días Muhammad, cuando tenía 25 años y era llamado Al-amin, el 

digno de confianza, conoce a una mujer llamada Jadiyah, quien era 

una de las más grandes e importantes mercantes, quien le solicita le 

lleve unas mercancías. Jadiyah era 15 años más grande que él, sin 

embargo, le pide a su amiga Nufaysah que, en nombre de ella, 

concertará su matrimonio, así cuando ella se acerca al profeta y le 

habla sobre el matrimonio, el le dice que no puede casarse porque no 

tiene los medios para ello, pero ella se ofrece así misma en 

matrimonio, por lo que acuerdan darle doce camellas como dote. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El camino de sabiduría 

Muhammad se casa con Jadiya y tienen juntos seis hijos, a quienes 

llama, Qasim, Zaynab, Ruqayyah, Umm Kulthum, Fatima y otro niño 

quien muere siendo muy pequeño. Ese mismo día, Muhammad libera 

su esclava llamada Barakah. 

Tiempo después cuando el profeta cumple treinta y cinco años, el 

Quraysh decide reedificar la Kaabah, demuelen los muros hasta los 

llamados cimientos de Abraham donde se encuentran guijarros 

verdes semejantes a los camellos, pero cuando tratan de alzar una de 

las piedras, la Meca se estremeció, tomándose este signo como una 

señal en donde D/os prohibía mover las piedras. En el interior de la 

Piedra Negra, se encontraba un texto en siriaco, el cual no pudo ser 

interpretado hasta que llegó un judío, este texto decía: “Yo soy D/os 

el Señor de Becca. La creé el día que creé los cielos y la tierra el día 

que formé el sol y la luna, donde coloqué siete ángeles inviolables. En 

otra parte, bajo una roca pequeña otro texto decía, “La Meca es la 

casa de D/os. Su sustento le llega de tus órdenes. No dejes que su 

gente sea la primera en profanarla”. Entonces, cuando decidieron 

colocar la Piedra Negra en su lugar, comenzaron a discutir, hasta que 

un anciano dijo “Que el árbitro sea el primer hombre que entre por la 

Mezquita”, siendo este Muhammad, quien pidió un manto, lo 

extendió en el suelo y dijo: “que cada clan tome el borde del manto, 

luego, levantando todos juntos”. 

Poco tiempo después, comenzaron las primeras señales de su misión. 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Las revelaciones 

En este tiempo, Muhammad se retiraba continuamente hacia la cueva 

en el Monte Hira, cercano a la Meca, en esos retiros, Muhammad 

comenzó a escuchar una voz que le decía, “La paz sea contigo, Oh 

mensajero de D/os”. Es así como en el mes llamado Ramadán, 

cuando tenía cuarenta años, un ángel transfigurado en hombre le dijo: 

¡Recita!, a lo cual respondió “No soy un recitador”, frente a su 

respuesta el ángel lo tomó, lo agarró y oprimió su brazo, y le dijo 

¡Recita!, -¡No soy un recitador!, volvió a repetir, hasta que en la tercera 

ocasión le dijo: 

“Recita en el nombre de tu Señor, el que todo ha creado. 

Ha creado al hombre de un coágulo 

¡Recita! Tu Señor es el más generoso, 

Él, que ha enseñado con el cálamo 

Ha enseñado al hombre lo que este no sabía (Corán XCVI 1-5) 

 

Estas palabras, dijo Muhammad fueron escrita en mi corazón, pero al 

mismo tiempo, un miedo estremecedor lo abarcó, al pensar que quizá 

eran los yinnes quienes trataban de dominarlo, así decidió huir, y 

bajar la ladera, sin embargo, volvió a escuchar una voz que le dijo ¡Oh, 

Muhammad, tú eres el mensajero de D/os y yo soy Gabriel! Ante esto 

corrió a su casa, le contó lo acontecido a Jadiya, quien corrió a casa 

de su pariente Waraqah, un sabio anciano ciego quien le dijo: 

“Muhammad es el profeta de su pueblo, sin embargo, será 

perseguido, maltratado y tachado de mentiroso”. 

Este mensaje dio paso a la segunda revelación. 

 

 

Esta revelación inició con una única letra, a la cual continuó un 

juramento sagrado, que decía “La primera cosa que D/os creó fue el 

cálamo. Creó la tabla y le dijo al cálamo: ¡Escribe! Y el cálamo 

respondió, ¿qué escribo? Allah dijo: “Escribe mi conocimiento y mi 

Creación. hasta el Día de la Resurrección”. Después de esto, llegó el 

primer punto de su misión. 

“¡Por la brillantez de la mañana, y por la noche cuando está tranquila! 

Tu Señor no te ha abandonado ni aborrecido, y para ti que será mejor 

la última que la primera, y Tu Señor te dará y quedarás satisfecho. 

¿No te encontró huérfano y te amparó extraviado y te guio, y te 

encontró necesitado y te enriqueció? Al huérfano, pues, no lo 

oprimas. Al mendigo no lo rechaces, y proclama la gracia de tu 

Señor”. 

Después de esta revelación Muhammad comenzó a compartir las 

revelaciones con su esposa y con su familia más cercana. Al pasar los 

días, el ángel Gabriel, se acercó a Muhammad, tocó con su pie la 

hierba haciendo brotar agua, a través de la cual el ángel le enseñó a 

realizar la ablución y cada uno de los movimientos de la oración. 

En este proceso de la revelación Allah se hizo llamar al Rahman y al 

Rahim (El todo Misericordioso) con a la diferencia de que uno se 

refiere a la esencia de la misericordia y el otro a la Beneficencia o 

Bondad de D/os. 

Muhammad recibía las revelaciones, las aprendía, las compartía, y 

realizaba la plegaria ritual. Cada palabra venida de lo divino resaltada 

la Gloria y la Unicidad de D/os, además a través del saludo ¡La Paz 

sea con vosotros!, se le enseña al profeta la necesidad del 

agradecimiento y la importancia del sacramento de la acción de 

gracias, al decir, Alabado sea D/os, el Señor de los mundos, en 

relación con las palabras de consagración, es decir, “En el nombre de 

D/os, el Clemente, el Misericordioso”. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Algo era claro, en cada una de estas palabras, D/os es Uno, no hay 

intercesores, y no e aceptable nada profano. 

Tiempo después, cuando un grupo de seguidores de Muhammad 

realizaban la oración ritual, un grupo de politeístas se burlaron, 

provocando la muerte de uno de los idolatras, siendo la primera en el 

islam. 

Muhammad revelaba cada palabra y cuando lo nombraban poeta, él 

decía, “No soy un poeta, y todo lo que recito es el Corán, y yo no soy 

quien habla, sino que es D/os quien lo hace”, provocando que varias 

personas se convirtieran y lo siguieran. 

Las tribus árabes ponían en duda el conocimiento y la revelación del 

profeta, sin embargo, los judíos encontraban semejanzas en las 

enseñanzas de la unidad Divina. Conforme aumentaron las 

conversiones, los incrédulos comenzaron a ver la nueva ética de vida 

como a un enemigo, por ello cuando se acercaban a la Kaaba en lugar 

de venerar a D/os lo insultaban, siendo Amr, conocido como Abu-l-

Hakam un hombre del pueblo de Majzum, el más grande enemigo del 

islam. 

Conforme las revelaciones avanzaban y se hacían presentes, las 

tentaciones invadían la vida del profeta, una y otra vez se interponían 

en su camino, a través de diversas personas que le insistían en poner 

a D/os a prueba, sin embargo, el profeta al responderles con las 

palabras reveladas los convertía hacia el camino del monoteísmo. 

 La revelación de D/os al profeta, tenía como centro enseñar a cada 

ser humano no sólo el camino hacia el encuentro con el único D/os, 

sino mostrar el camino hacia la construcción de una plena forma de 

vida basada en la ética, pero sobretodo fundamentada en que cada 

acto realizado debe llevar la alabanza hacia Allah, es decir, que todo 

debe de realizarse con la mayor perfección posible, porque todo surge 

y va dirigido hacia Allah 

La presencia de Muhammad movía la vida de muchos, la cambiaba 

para bien y para otros para mal, ya que cada palabra removía su 

conciencia, es así que surgían dudas sobre su divina misión; por ello, 

se buscó a los judíos para saber lo que decían las escrituras sagradas 

sobre su presencia, ante ello,  los judíos le respondieron, “Preguntadle 

sobre las tres cosas en la que os instruiremos; si responde, entonces 

es un Profeta enviado por D/os, preguntadle también sobre unos 

jóvenes quienes abandonaron a su gente en la antigüedad, y pedidle 

noticias de un viajero que llegó a los confines de la tierra, si responde, 

seguidle, porque es un profeta de D/os. Muhammad bajo la ayuda de 

D/os, respondió a cada una de estas preguntas, reafirmando ser un 

mensajero divino. 

Una de las revelaciones le explicó la Encarnación de María, la cual 

limpiaba la revelación de D/os narrada por los cristianos, a este Azora 

se le llamó Mariam, y dice lo siguiente: 

“Y recuerda a María en la Escritura cuando dejó a su familia para 

retirarse a un lugar hacia el Oriente y se ocultó de ellos.  Le 

enviamos nuestro Espíritu y Éste se le presentó como un mortal 

perfecto. Dijo ella: me refugio de ti en el Infinitamente Bueno su eres 

piadoso. Dijo Él, Yo soy sólo el enviado de tu Señor para regalarte 

un niño puro. Ella dijo, ¿Cómo puedo tener un niño, si no me ha 

tocado mortal ni he perdido la castidad? Pero así será, le respondió. 

Tu Señor dice: Es cosa fácil para Mí. Para hacer de Él un signo para 

la gente y una misericordia de Nosotros. Está ya decidido”. 

Esta revelación nos lleva a comprender que el mensaje de D/os a 

Muhammad tiene como semillas los mensajes anteriores, no los 

rechaza, sino que lo enaltece y los pronuncia nuevamente 

limpiándolos de los dogmas y de las conveniencias de los hombres de 

poder.  

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

Cada día los mensajes llegaban, para fortalecer el corazón de cada 

hombre y ante ello de toda la comunidad, pero es de resaltar que 

conforme llegaban los mensajes la vida de los pueblos seguía su curso, 

es así que en el año 619 el profeta vive la muerte de su esposa Jadiyah 

cuando ella tenía 65 años y él 50. Ese mismo año murió Abu Talib. Y 

en ese tiempo lleno de dolor, el profeta sufrió otras situaciones en 

donde la gente incrédula lo agredía. Fue un año duro, por lo que se le 

llamó “el año de la tristeza”. 

Sin embargo, tiempo después el ángel Gabriel lo tomó y lo llevó a la 

presencia de Abraham, Moisés, Jesús y otros profetas, quienes 

rezaron y adoraron juntos al único D/os, de manera semejante a 

como los profetas mencionados en su tiempo habían sido llevados a 

la presencia de los profetas antiguos, como una manera de sellar un 

signo profético. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La Hégira 

Después de diversos acontecimientos tanto en beneficio por la paz y 

la promulgación de a la revelación como de agresiones ante el profeta 

y sus seguidores, Muhammad comprendió que era el momento de la 

Hégira, es decir de su migración no sólo física, sino emocional y 

espiritual, donde debía romper con los vínculos que lo alejaban de la 

causa de Allah. El profeta comprendió que su único destino era D/os, 

lo cual reafirmo al escuchar “Verdaderamente quien te ha impuesto 

el Corán te devolverá otra vez al hogar” (cf, Coran XXVIII, 85). Siendo 

así que el lunes 27 de septiembre del 622 d.C, entraba en Al-Madinah, 

es decir, La ciudad. Al llegar a Quba, colocó los cimientos de la 

primera mezquita del Islam. Es esta ciudad donde el islam comienza 

a fortalecerse y también donde se establece una relación de 

intercambio entre judíos y musulmanes, por lo que le es revelada la 

azora más extensa del Corán, llamada Al-Baqarah (La vaca). 

Este tiempo se desarrolló entre diversas batallas, siendo las más 

conocidas las de Badr, pero en cada batalla la presencia de D/os 

invadía y protegía a los musulmanes, no con poder de guerra sino con 

el poder que da la sabiduría, porque a través de ella y de la Sakinah o 

el Espíritu de Paz, es como el hombre realmente puede vencer a quien 

se opone en su camino hacia D/os. 

Es de mencionar que después de la muerte de Jadiyah el profeta tuvo 

otras esposas, nombradas Madres de los creyentes, fueron trece en 

total, sin embargo, la causa de estos matrimonios tenía como finalidad 

liberarlas de la esclavitud, crear vínculos, difundir el mensaje, pero 

sobre todo mostrar que el matrimonio es una raíz fundamental para 

la sociedad donde todos deben de vivir en armonía y protegidos de 

la mentira. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Preparándose para el Paraíso  

En cada mes del Ramadán el profeta se retiraba a orar, y también era 

la época del año donde el ángel Gabriel lo visitaba para analizar si el 

profeta recordaba cada palabra y silencio de la Revelación, lo cual 

confesó a Fatimah, su hija. Al finalizar este retiro el profeta dirigía la 

peregrinación. Fue así que un día mientras hablaba expreso, “Vi el 

paraíso, y alargué la mano para tomar un racimo de sus uvas, si lo 

hubiera cogido habrías comido de él mientras hubiese durado el 

mundo”. 

El profeta tenía sesenta y tres años, cuando sintió un fuerte dolor de 

cabeza, el cual no le impidió asistir a la mezquita, ahí expresó sus 

grandes miedos, siendo los principales que los musulmanes 

confundieran su cariño hacia él con la idolatría, por lo que está 

prohibido llamar a los musulmanes mahometanos, porque esto 

implica la postración y adoración a un hombre en lugar a D/os, y el 

otro temor, que el poder nos llevase a convertirse en enemigos entre 

ellos mismos. El dolor de cabeza se mezcló con la fiebre, la cual duró 

largos días. La enfermedad dolorosa y la muerte del profeta en el 632 

d.C., recordaron que él era un hombre, un mensajero de D/os que 

sentía lo que todo ser humano, por lo que no debía ni debe atribuírsele 

una adoración semejante a la de Allah. 

El profeta Muhammad es el último mensajero de D/os, quien vino a 

recordar lo dicho en la Torá y en el Inyil, fue un profeta bendecido 

con las revelaciones de D/os a través del ángel Gabriel, para recordar 

y enseñar a la humanidad, que no se puede alcanzar la espiritualidad 

si no se construye un camino individual, familiar, comunal y social, 

porque como lo menciona la raíz de la voz Hub, es decir, Amor… no 

se puede amar a quien no se hace fructificar. 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوت فرح  ® 
 

 

Bibliografía: 

Muhammad – Martin Ling. Ediciones Hiperión. España 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cómo alcanzar la tranquilidad a través del control de las 

emociones positivas y el Islam. 

Assalamu aleikum wa rakmatullahi wa barakatuh 

Las alabanzas a Allah Señor de los mundos y que la paz y las bendiciones 

de Allah sean sobre su último profeta Mohammed; su familia y sus 

compañeros. Ameen. 

“De Allah son el Oriente y el Occidente” 

Corán. 2: 142 

 

 

El estilo de vida actual en la vida del ser humano tiene un impacto 

importante en sus emociones y en sus comportamientos además del 

impacto físico que trae consigo enfermedades, problemas familiares y 

problemas sociales principalmente.  

Dadas estas circunstancias, es importante poner en claro e identificar por 

su nombre a la emoción que causan ciertas situaciones de la vida 

cotidiana, hacer una introspección, analizarse desde adentro y aceptar lo 

que se siente y se piensa, que en muchas situaciones no se reconocen 

ciertas emociones o sentimientos porque no es agradable reconocer 

cuando son negativos, si se practica la honestidad consigo mismo, será 

más fácil trabajar en ello desde la aceptación y reconocimiento.  

Es bien sabido que las emociones juegan un papel muy importante tanto 

en la salud como en nuestras relaciones sociales por ello es 

imprescindible saber manejarlas.   

Pero la pregunta es ¿Qué motivo o circunstancia me ocasiona sentirme 

de tal o cual manera? Puede suceder que, por ejemplo; se sufra una 

contracción muscular u otro padecimiento causado por las emociones 

no identificadas y esto trae malestar en otros ámbitos de la vida.  

 

Otra situación que se observa es que actualmente las personas viven 

preocupadas por el pasado o angustiadas por lo que puede acontecer en 

el futuro y es aquí cuando se detonan ciertas emociones y sentimientos 

negativos, pero como se mencionó anteriormente, si la emoción ya se 

identifica, será más fácil manejarla.  

Pero ¿qué son exactamente las emociones? 

Las teorías sobre la emoción difieren en cuanto a cómo estos 

componentes se organizan. Por ejemplo, Goleman (1998) sugiere que 

todas las emociones son impulsos en los que se halla implícita una 

tendencia a la acción. La misma raíz etimológica latina de la palabra así 

lo sugiere; en efecto, “emoción” proviene del verbo latino moveré, que 

significa moverse, y el prefijo e-, “movimiento hacia” 

Sin embargo, diferentes autores sugieren que las emociones tienen 

diferentes implicaciones en la vida de las personas. 

Ciertos autores han puesto de relieve los procesos fisiológicos, mientras 

que otros destacan el componente cognitivo. Lazarus (1991, 2000), por 

ejemplo, argumenta que las emociones son reacciones ante el estado de 

nuestros objetivos adaptativos y en los que participa la valoración 

cognitiva; también están aquellos que recalcan la función comunicativa y 

el valor adaptativo de la emoción (siendo Darwin su principal exponente), 

y finalmente se encuentra otro grupo de teóricos que proponen a la 

sociedad y cultura como componentes cruciales en la comprensión de las 

emociones (Parkinson, 1996). 

Es importante mencionar que cuando se idéntica una emoción negativa 

no hay porque estacionarse en ella, accionar desde diferentes 

perspectivas, como promoción de la salud general; precisamente en este 

artículo se presentan dos perspectivas, la psicológica a través de las 

emociones positivas y la perspectiva islámica con la práctica de sus dos 

principales fuentes; El Corán y la Sunnah de nuestro profeta Mohammed.  

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Diferentes autores han hecho mucho énfasis en las emociones negativas 

y su impacto, pero aquí se centrará este texto en el cultivo de las 

emociones positivas, se menciona a continuación lo siguiente: 

Como expone Vecina (2006) al referirse al tema, las emociones positivas 

son parte de la naturaleza humana y se han convertido en una clave 

indiscutible para la consecución de las relaciones sociales. Son creadoras 

de experiencias positivas (Lyubomirsky, 2008), capaces de promover el 

disfrute y la gratificación (Seligman, 2002), de desarrollar la creatividad y 

de aumentar la satisfacción y el compromiso (Fredrickson, 1998, 2001), 

lo que en general se traduce en una espiral ascendente de 

transformaciones en la vida de las personas (Prada, 2005). 

A continuación, se exponen a las emociones positivas, el papel que 

desempeñan y su duración. 

Las emociones positivas son aquellas en las que predomina la valencia 

del placer o bienestar (Diener, Larsen y Lucas, 2003); tienen una duración 

temporal y movilizan escasos recursos para su afrontamiento; además, 

permiten cultivar las fortalezas y virtudes personales, aspectos necesarios 

y que conducen a la felicidad. Así mismo, son estados subjetivos que la 

persona experimenta debido a sus circunstancias, por lo que son 

personales e involucran sentimientos (Vecina, 2006). Son descritas como 

reacciones breves que típicamente se experimentan cuando sucede algo 

que es significativo para la persona (Contreras y Esguerra, 2006). 

Cabe mencionar que las emociones positivas tienen un objetivo principal 

en la evolución ya que amplían los recursos intelectuales, físicos y 

sociales de las personas ya que las hace más consientes cuando hay 

amenazas u oportunidades además de optimizar los propios recursos 

personales en el nivel físico, psicológico y social (Fredrickson, 2001). 

 

 

Algunas de las emociones positivas son el amor, el humor y la felicidad, 

sin embargo, Fredrickson (1998) propone cuatro tipos de emociones 

positivas: la alegría, el interés, el amor y la satisfacción. Seligman (2002) 

habla del optimismo como una emoción positiva básica, luego Diener, 

Smith y Fujita (1995) conforman la tercera línea teórica y proponen un 

abordaje más sistemático y empírico que incluya aspectos cognitivos y 

biológicos. 

Por lo tanto, la utilidad de las emociones positivas es precisamente crear 

bienestar además de ser un medio para conseguir un crecimiento 

psicológico personal y duradero. 

Se exponen a continuación las emociones positivas más comunes dentro 

de la psicología positiva, estas son el bienestar, la elevación, la fluidez, la 

resiliencia y el humor, que se definen a continuación. Las emociones 

modifican la manera de pensar de las personas por lo tanto una de las 

principales ventajas es que ejercen una importante influencia en los 

procesos intelectuales, resolución de problemas, las habilidades sociales 

y el razonamiento (Oros, Manucci y Richaud-de Minzi, 2011). 

Si la persona tiene control y practica las emociones positivas, estas 

disminuirán de una manera importante el estrés, además crean 

conciencia de los riesgos en la salud, es muy importante señalar que en 

momentos difíciles las personas puedan aplicar emociones positivas para 

eliminar emociones negativas y de esta manera  harán mas llevadera las 

situaciones adversas. 

La segunda perspectiva es la Islámica en la que nos hace reflexionar 

acerca de los eventos pasados, presentes y futuros de la vida, y como 

estos afectan las emociones, si se le da demasiada importancia al pasado 

es una pérdida del presente.  

Allah menciona en el Corán a los pueblos antiguos: 

“Aquella nación ya desapareció y recibió lo que se merecía” (Corán 

2:134) 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Esto quiere decir que el pasado ya se fue y no se gana nada con revisar 

de nuevo los caminos ya recorridos. La causa de este mal es que somos 

incapaces de manejar el presente.  

Respecto al presente, una manera de obtener tranquilidad es ser 

agradecido de todo lo que se tiene con Allah y ser conscientes de cada 

una de sus bendiciones, vivir la vida como si solo durará un día, con esta 

actitud se evita obsesionarse con el pasado y sus lamentaciones y las 

esperanzas acerca del futuro y sus incertidumbres. Buscar el perdón de 

Allah, recordarlo, prepararse para la partida final y vivir el presente con 

felicidad y paz. Recordar que el presente es todo lo que se tiene. 

Allah dice: “Aférrate a lo que se te ha revelado y se de los agradecidos” 

(Corán 7:144) 

En cuanto al futuro, es un tiempo que no existe aún, por lo tanto, se debe 

dejar que este llegue por sí solo, si hay demasiada preocupación por el 

futuro, se llega al desasosiego y el buen creyente debe evitar ya que 

muchas personas por ejemplo tienen miedo a la pobreza, a tener hambre, 

a la enfermedad o sufrir alguna desgracia en el futuro y esta manera de 

pensar está inspirada por el demonio por lo tanto se debe evitar. (A`id 

Ibn Abdullah al-Qarni 2006) 

“El demonio los atemoriza con la pobreza y les ordena hacer lo que es 

inmoral, mientras que Dios les promete Su perdón y su generosidad. Dios 

es el más Generoso, todo lo sabe” (Corán 2:268) 

Ninguna idea o pensamiento sin un fundamento vale la pena, analice la 

siguiente pregunta: ¿A caso quien no tiene idea de cuando morirá debe 

preocuparse con estos pensamientos?  

 

 

 

 

Por lo tanto, el pasado ya se fue, el presente es lo que realmente existe y 

el futuro no lo tienes en la palma de tu mano, no se sabe si se llegará a él. 

Entonces, si se quiere encontrar emocionalmente bien, será necesario 

prestar atención a cada uno de esos momentos como se menciona en el 

islam. Experimentar las emociones positivas a través de la práctica del 

islam llevará a la persona a encontrar paz, por ejemplo: practicar el amor 

en cada acción que se realiza por cotidiana que sea, la felicidad (dar 

caridad, sonreír es Sunnah, etc.) y el humor (buen carácter) a través de 

las enseñanzas del islam.  

En un hadiz el Profeta, paz y bendiciones de Allah sean con el dijo: 

“Se me ha prohibido emitir dos sonidos tontos y perversos en dos 
estados: ante la felicidad extrema y ante las calamidades” 
 

Y el Corán menciona: 
(No se depriman por lo que pierdan y no se regocijen con arrogancia por 
lo que se les ha concedido. Dios no ama a los arrogantes jactanciosos.) 
 
Por esta razón el profeta dijo:  
“La verdadera paciencia es aquella que se manifiesta ante el primer 
impacto” 
 

Si una persona les pone límites a sus emociones, controlando su mente y 

dando a cada asunto la importancia que le corresponde, habrá dado un 

paso más en el camino de la sabiduría y el verdadero entendimiento. 

(A`id Ibn Abdullah al-Qarni 2006) 

El islam enseña el equilibrio tanto en asuntos morales como los 

referentes a la conducta. 

 
 
 
 
 
 
 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Hice de ustedes una comunidad moderada y justa” (Corán 2:143) 

Por lo tanto, el musulmán tiene la obligación de ser justo en la práctica 

de sus modales y en todos los demás asuntos de su vida ya que el Islam 

se basa en la verdad, la justicia y la honestidad. 

“La palabra de tu señor (el Corán) es completamente cierta y justa) Corán 

6:115) 

Se concluye que a través de la práctica del Islam y sus principios y leyes, 

el individuo alcanza un nivel de bienestar tanto espiritual como psíquico 

y como consecuencia físico, las emociones se van controlando e 

importante también mencionar la efectividad de la súplica en momentos 

difíciles, esperando el Qadr (destino) de Allah sea aún sea satisfactorio o 

no. 

.  

 

Bibliografía: 

Barragán, Estrada Ahmed Ramsès; Morales, Martinez, Cinthya Itzel, 

PSICOLOGÍA DE LAS EMOCIONES POSITIVAS: GENERALIDADES 

Y BENEFICIOS VOL. 19, NUM. 1: 103-118 ENERO-JUNIO, 2014 

 

Al- Qarni, Ibn Abdullah, A`ìd NADA TE TURBE, INTERNATIONAL 

ISLAMIC PUBLISHING HOUSE La Meca, Saudi Arabia. (2006) 

 

Garcia, Isa, Traduccion comentada El Coràn, Agencia ideas Colombia 

SAS, Cairo, febrero 2006.  

 

 

 

 

 

Psic. Margarita Aguirre Macías 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

Para que en este caminar a través de las enseñanzas del Profeta comprendamos que 

 

 

بالله إلا ولاقوة حول لا  
La hawla wa-la quwwata illa billah 

 

No hay poder ni fuerza excepto Allah 

 

 

 

Martha Leticia Martinez de León…Silencio سكوت فرح  ® 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Barakah® 
La primera revista musulmana en México  

para fomentar el diálogo interreligioso, 

científ ico y con él no creyente 

 

Te invita a escribirlos y expresarnos tus 

dudas, temas de interés, opinión y a 

colaborar.  

revistabarakah@gmail.com 



 

 

 

 

 

الله سبحان  
 

Subhan Allah 

 

muy por encima es Alá de cualquier defecto o imperfección 

 

 

 



 

 

 

La primera revista musulmana en México 
Para fomentar el diálogo interreligioso, científico y con el no creyente® 

 
 

Todos los derechos pertenecen a  

Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوت فرح  ® 

y cada artículo a sus colaboradores.  
 

 

 


