
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Edición bilingüe- bilingual edition 

Revista Barakah® 

ركة  ب    

La primera revista musulmana en México para fomentar el diálogo interreligioso, científico y con el no creyente 

  
The first Muslim magazine in Mexico to promote interreligious, scientific and non-believer 

dialogue 

ل مخصص  

الورداني  عمرو .د  

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Barakah® 

https://www.revistadelibros.com/fuentes-y-mitos-en-los-origenes-del-islam/
https://www.revistadelibros.com/fuentes-y-mitos-en-los-origenes-del-islam/


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Barakah es la gracia de D/os dispersa en 

personas, lugares, objetos y manifiesta la revelación de 

D/os.  Es la fuerza de D/os contraída para ser compartida 

y fortalecer a quien la otorga y recibe. 

La Barakah pertenece al misticismo islámico.  

Es la fuente de donde emana el agua divina, la única capaz 

de saciar la sed del Hombre, porque como menciona el 

sabio del islam 

Amr Elwardany 

No es el agua quien te quita la sed, es هِ   ٱلّلَٰ

Barakah is the grace of God dispersed in 

people, places, objects and manifests the revelation of 

God.  It is the strength of G-d contracted to be shared 

and to strengthen the giver and receiver. 

The Barakah belongs to Islamic mysticism.  

It is the fountain from which the divine water 

emanates, the only one capable of quenching Man's 

thirst, for as the sage of islam mentions 

Amr Elwardany 

It's not water that quenches your thirst, it's ِه  ٱلّلَٰ



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Número dedicado a     

 الله
Dra. Nahla El-Haraki 

Dra. Mariam Saada 

y a ti 

Dr. Amr Elwardany 

Porque la presencia de tu Sabiduría es un Signo de Allah. 

 

          Issue dedicated to:  

  

هِ  ٱلّلَٰ
Dra. Nahla El-Haraki 

Dra. Mariam Saada 

         and you 

Dr. Amr Elwardany 

For the presence of your wisdom in my life is a sign from Allah 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

سْمِ  َّٰهِ  ب ِ لل  ِ  ٱ 
ن 
َّٰ لر حْم 

 
مِ  ٱ لر حِي 

 
ٱ  

Editorial 

El islam a lo largo de los años, ha sido considerado particularmente por 
Occidente como una religión a la cual hay que temerle, pero ¿cuál es la 
causa de esta percepción? El motivo, aunque pareciera complicado es 
muy simple, el islam rechazó todos aquellos dogmas que sometían al ser 
humano. El Islam mostró que sólo se debe estar sometido a D/os y no 
a jerarquías, y que el temor a D/os tiene como significado no ser capaz 
de ser un buen ser humano. Aunado a ello, mostró que la sexualidad es 
una bendición, una caridad, y una consagración divina a través de la 
unión del hombre con la mujer. También demostró que ser musulmán 
implica respetar todas las creencias alrededor, por eso el profeta 
mencionó, acaso, si D/os no lo quisiera seriamos una sola fe. El islam 
mostró aceptación y veneración hacia los Libros Sagrados, así como su 
respeto a los otros profetas quienes son soportes de su fe. El islam 
consagra a Jesús y a María, pero los muestra limpios, sin dogmas, bajo 
la luz del judaísmo y sus tradiciones, porque Jesús, Isa, era judío, y lo 
limpia de las condicionales Paulinas que no le pertenecen. 

Esto motivo a considerar el islam no sólo como una herejía, sino como 
una comunidad que podía abrir los ojos de la gente, de esto surgen 
infinidad de leyendas, sin embargo; a partir del siglo XII, año de la 
primera Cruzada, al ser traducido el Corán al latín en 1143 por Robert 
de Ketton, se abre una puerta hacia su entendimiento.  

Es así, que en este número se explicará de manera breve como se ha ido 
percibiendo el islam al largo de los primeros nueve siglos, así como el 
significado de su liturgia en unión con elementos que han sobrepasado 
la historia.  

Over the years, Islam has been regarded by the West in particular as a 
religion to be feared, but what is the cause of this perception? The 
reason, although it may seem complicated, is very simple: Islam rejected 
all dogmas that subjugated the human being. Islam showed that one 
should only be subject to God and not to hierarchies, and that fear of 
God means not being able to be a good human being. In addition, it 
showed that sexuality is a blessing, a charity, and a divine consecration 
through the union of man and woman. It also showed that being a 
Muslim means respecting all beliefs around, which is why the prophet 
said, if God did not will it, we would be one faith. Islam showed 
acceptance and veneration of the Holy Books, as well as its respect for 
the other prophets who are the support of its faith. Islam consecrates 
Jesus and Mary, but shows them clean, without dogmas, in the light of 
Judaism and its traditions, because Jesus, Isa, was a Jew, and cleanses 
him from the Pauline conditionalities that do not belong to him. 

This led to consider Islam not only as a heresy, but as a community that 
could open the eyes of the people, from which countless legends arise, 
however, from the 12th century, the year of the first Crusade, when the 
Koran was translated into Latin in 1143 by Robert of Ketton, a door to 
its understanding was opened.  

Thus, this issue will briefly explain how Islam has been perceived over 
the first nine centuries, as well as the meaning of its liturgy in 
conjunction with elements that have transcended history. 

 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوب   ف رح ® 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EL ISLAM EN LOS PRIMEROS SIGLOS 

A conveniencia de quienes juzgaban al islam como una religión 

violenta, es de resaltar que los musulmanes por orden coránica, no 

pueden atacar al menos de que sean atacados o violentados, es decir, 

que sí, los musulmanes combatieron, pero en respuesta a las 

agresiones de las cuales fue objeto, o para liberar esclavos 

aprehendidos. Pero esta imagen creada al islam ha sido a lo largo de 

los siglos para evitar que las personas reflexionen sobre su belleza y 

que olviden las grandes aportaciones que los musulmanes han 

ofrecido al mundo a lo largo de la historia. 

Un ejemplo claro del juicio hacia el islam se lee en la maravillosa obra 

de Dante Alighieri, donde Muhammad es presentado como un falso 

profeta, y envidado al noveno de los diez fosos de Satán, además de 

colocar a algunos musulmanes en el infierno, a excepción de 

Averroes, Avicena, y Saladino, quienes son considerados paganos 

virtuosos.  

Este rechazo al islam siguió su cause en el Renacimiento y la 

Reforma, así en el siglo XVIIse escribió en Norwich una biografía falsa 

del Profeta, llamada La verdadera naturaleza de la impostura desvelada 

por completo. Y en 1697 en la enciclopedia de la Bibliotheque 

Orietnale de Bathelemy de Herbelot, dice, Es el famoso impostor 

Mahoma, autor y fundador de una herejía, que ha tomado el nombre de 

religión. Estas ideas se unían a otras, por lo que Lutero decía que tanto 

el catolicismo como el islam era herejías. El gran filósofo Voltaire, 

también definía al islam como un mal.  

Pero ¿cuál es la razón de toda esta propaganda falsa y absurda? 

Nuevamente retomamos el punto, destruir lo que cambiaría de 

manera positiva el pensar y el criterio de la gente. Es así como a partir 

del siglo XVIII se construye una visión distinta del islam, a causa de 

la pérdida de credibilidad de la religión católica, sin embargo, esta 

nueva relación fue motivo para que países como Francia e Inglaterra 

tomaran el control de Egipto en 1798 y la india musulmana por parte 

de Inglaterra en 1799, a quienes se les unieron los holandeses para 

controlar a los pueblos musulmanes, pero esta estrategia para 

apoderarse de la riquezas abrió una puerta hacia el conocimiento del 

islam llegando a conquistar la fe de muchas personas. 

 

 

ISLAM IN THE EARLY CENTURIES 

For the convenience of those who judged Islam as a violent religion, 

it is worth noting that Muslims, by Koranic order, could not attack 

unless they were attacked or violated, i.e. yes, Muslims fought, but in 

response to aggression they were subjected to, or to free seized 

slaves. But this image of Islam has been created over the centuries to 

prevent people from reflecting on its beauty and forgetting the great 

contributions Muslims have made to the world throughout history. 

A clear example of the judgement of Islam can be read in Dante 

Alighieri's wonderful work, where Muhammad is portrayed as a false 

prophet and sent to the ninth of Satan's ten pits, and some Muslims 

are placed in hell, with the exception of Averroes, Avicenna and 

Saladin, who are considered virtuous pagans.  

This rejection of Islam continued into the Renaissance and 

Reformation, so that in the 17th century a false biography of the 

Prophet was written in Norwich, entitled The True Nature of 

Imposture Fully Unveiled. And in 1697 in the encyclopaedia of the 

Bibliotheque Orietnale de Bathelemy de Herbelot, it is said: He is the 

famous impostor Mohammed, author and founder of a heresy, which 

has taken the name of religion. These ideas were joined with others, 

so that Luther said that both Catholicism and Islam were heresies. 

The great philosopher Voltaire also defined Islam as an evil.  

But what is the reason for all this false and absurd propaganda? Again 

we come back to the point, to destroy what would positively change 

people's thinking and judgement. This is how from the 18th century 

onwards a different view of Islam was constructed, due to the loss of 

credibility of the Catholic religion, however, this new relationship was 

the reason for countries like France and England to take control of 

Egypt in 1798 and Muslim India by England in 1799, who were joined 

by the Dutch to control the Muslim peoples, but this strategy to seize 

wealth opened a door to the knowledge of Islam and conquered the 

faith of many people. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Esta mezcla entre cristianos y musulmanes, la cual se fue haciendo 

cada vez más profunda, provocó la unión de ambas religiones en 

favor del desposeído, esta relación acrecentó la aceptación hacia el 

islam, aunque claro, tuvo sus excepciones. 

Este amor que fue surgiendo por parte de ciertos puntos de occidente 

se observa en el siglo XIX en Edward Lane un especialista arábigo, y 

el novelista Gustave Flaubert, quien después de visitar Egipto, dejó 

escrito, que su experiencia en el mundo islámico había marcado de por 

vida su obra.  

Para occidente el islam y los musulmanes, eran el ejemplo de la 

riqueza en base a la honestidad y el trabajo, y sobre todo 

cuestionaban su idea de libertad fundamentada en la responsabilidad 

ante el otro, esto fue complicado para países conquistadores, ya que 

se enfrentaron a una forma de vida que no estaba dispuesta a ceder 

por nada a su libertad la cual es sagrada porque fue otorgada al ser 

humano por Allah.  

Es así que este enemigo occidental crea estrategias no de guerra 

física sino psicológicas, en donde crea campañas para mal encarar al 

islam, y de esta manera justificar sus guerras para obtener riquezas. 

Occidente ante los musulmanes ha creado sus propios escenarios 

para engañar y poder justificar sus barbaries. 

Muy pocos fueron capaces de profundizar en el islam, el Qur´an y la 

vida de Profeta, como lo hizo Napoleón, quien conquistó no sólo 

tierras, sino que supo ganarse a los líderes religiosos, ya que sus 

primeras palabras frente a los musulmanes siempre fueron, Yo respeto 

a Allah, a su Profeta y al Qur´an.  

El mundo islámico se fue haciendo cada vez más importante para el 

mundo en general, había a su alrededor un aura de misterio que 

llamaba la atención, incrementándose a partir de 1704, año en que 

Galland tradujo por primera vez, las mil y una noches. 

Es así que autores como Montesquieu en Cartas persas, Mozart en el 

rapto del Serrallo, Goethe en su obra Diván occidental – oriental y T.W 

Lawrence, ayudaron a crear un interés por los musulmanes, sin 

embargo, esto también trajo problemas, especialmente porque se 

hizo del islam una idea falsa y cuento de hadas, lo cual produjo un  

 

 

This mixture between Christians and Muslims, which grew deeper 

and deeper, brought about the union of both religions in favour of the 

dispossessed, and this relationship increased the acceptance of Islam, 

although it had its exceptions, of course. 

This emerging love for certain parts of the West is seen in the 19th 

century in Edward Lane, an Arabic scholar, and the novelist Gustave 

Flaubert, who, after visiting Egypt, wrote that his experience in the 

Islamic world had left a lifelong mark on his work.  

For the West, Islam and the Muslims were the example of wealth 

based on honesty and work, and above all they questioned their idea 

of freedom based on responsibility towards others. This was 

complicated for the conquering countries, as they were confronted 

with a way of life that was not willing to give up its freedom, which is 

sacred because it was given to man by Allah.  

This is how this Western enemy creates strategies not of physical 

warfare but of psychological warfare, where it creates campaigns to 

misrepresent Islam, and thus justify its wars for wealth. The West has 

created its own scenarios to deceive Muslims in order to justify its 

barbarities. 

Very few were able to delve into Islam, the Qur'an and the life of the 

Prophet, as Napoleon did, who conquered not only lands, but also 

knew how to win over religious leaders, for his first words to Muslims 

were always, I respect Allah, his Prophet and the Qur'an.  

The Islamic world became more and more important to the world at 

large, there was an aura of mystery around it that attracted attention, 

which increased from 1704, the year in which Galland translated the 

Thousand and One Nights for the first time. 

Thus authors such as Montesquieu in Persian Letters, Mozart in The 

Abduction from the Seraglio, Goethe in his Western-Eastern Divan and 

T.W. Lawrence, helped to create an interest in Muslims, but this also 

brought problems, especially because Islam was made into a false 

idea and fairy tale, which produced a 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

un interés de conquista, el cual pretendió apoderarse de ese mundo de 

fantasía el cual debía pertenecer a occidente, bajo sus propias reglas y 

eliminando actos sagrados como la Peregrinación, lo cual fue 

defendido por los musulmanes, ya que es claro, que nadie tiene el 

derecho de invadir y sobre todo de despojar a las personas de su 

identidad. Pero frente a esto, hubo especialistas que se dedicaron a 

mostrar la verdadera cara del islam desde una perspectiva realista y 

vivencial, creando así la catedra de estudios islámicos, como la de 

Louis Massignon, quien resaltó las dimensiones espirituales del islam, 

así como Hamilton Gibb quien mostró el verdadero camino hacia la 

comprensión de la religión islámica.     

Conforme ha pasado el tiempo el estudio del islam es más profundo, 

su estudio ha tomado cauce científico y ha ayudado a comprender la 

forma de vida, tradiciones y costumbres de sus sociedades, sin 

embargo, estos estudios profundos son opacos por la desinformación 

de los medios de comunicación que unidos con ciertos gobiernos 

continúan engañando al mundo para favorecerse en sus guerras.  

Pero gracias a D/os también el propio cristianismo católico se ha dado 

cuenta de la relación intrínseca que existe con el islam, es así que a 

partir del Vaticano II el dialogo entre cristianos y musulmanes es cada 

vez más fuerte y poderoso, como lo ha dejado ver últimamente al 

relación y proyectos conjuntos que han realizado el gran imán de Al 

Azhar con el Papa Francisco.  

La Iglesia mira con aprecio a los musulmanes quienes adoran al único 

D/os viviente y subsistente, misericordioso y todopoderoso, Creador 

del cielo y de la tierra, que ha hablado a los hombres a cuyos ocultos 

decretos procuran someterse con toda el alma, como se sometió a 

D/os Abraham, de quien la fe islámica gusta hacer referencia. 

Veneran a Jesús como Profeta, aunque no lo conocen como D/os; 

honran a su madre virginal, María, y a veces también la invocan 

devotamente. Esperan, además, el día del juicio, cuando D/os 

recomenzará a todos los hombres una vez que haya resucitado. 

Aprecia, por tanto, la vida moral y honran a D/os, sobre todo con la 

oración, la limosna y el ayuno.  

Concilio Vaticano II 

 

 

 

a conquering interest, which sought to take over that fantasy world 

which was to belong to the West, under its own rules and by 

eliminating sacred acts such as the Pilgrimage, this was defended by 

Muslims, since it is clear that no one has the right to invade and, above 

all, to deprive people of their identity. But in the face of this, there were 

specialists who dedicated themselves to showing the true face of Islam 

from a realistic and experiential perspective, thus creating the 

professorship of Islamic studies, such as that of Louis Massignon, who 

highlighted the spiritual dimensions of Islam, as well as Hamilton Gibb 

who showed the true path towards understanding the Islamic religion.     

As time has gone by, the study of Islam has become more profound, 

its study has become scientific and has helped to understand the way 

of life, traditions and customs of its societies, however, these profound 

studies are opaque due to the misinformation of the media that 

together with certain governments continue to deceive the world to 

their own advantage across their wars.  

But thanks to God, Catholic Christianity itself has also become aware 

of the intrinsic relationship with Islam, so that since Vatican II the 

dialogue between Christians and Muslims has become ever stronger 

and more powerful, as the relationship and joint projects between the 

great Imam of Al Azhar and Pope Francis have recently shown.  

The Church looks with appreciation to Muslims who worship 

the one living and subsistent, merciful and all-powerful God, 

Creator of heaven and earth, who has spoken to men to whose 

hidden decrees they seek to submit with all their souls, as they 

submitted to God Abraham, whom the Islamic faith likes to 

refer to. 

They venerate Jesus as a Prophet, although they do not know 

him as G-d; they honour his virginal mother, Mary, and 

sometimes also invoke her devoutly. They look forward, 

moreover, to the day of judgment, when G-d will recommence 

all men once He has risen. They therefore cherish the moral life 

and honour God, especially through prayer, almsgiving and 

fasting.  

Second Vatican Council 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

HABLEMOS DE LA LEY 

Para un musulmán la ley sagrada revela como comportarse con D/os, 

con cada ser humano y ser vivo, y paralelamente el misticismo enseña 

como conocer a D/os a través del corazón, ambas fundamentadas en el 

Qur´an y en las tradiciones. 

El Qur´an es para todo musulmán la raíz de su vida y existencia en todos 

los sentidos, y está se encuentra dividida en 114 suras o azoras, en las 

cuales se revelan leyes morales, éticas, religiosas, sociales, familiares, 

individuales, intelectuales, sexuales, y espirituales. Aunado a ello se 

remarca que D/os es uno e indivisible, que no existe nada que se levante 

entre el ser humano y D/os, es decir, que no hay intercesores.  El Qur´an 

es un libro que no sólo acerca a D/os, sino que crea en el hombre una 

disciplina fortalecida en la responsabilidad de la libertad.  

Esta disciplina espiritual que fortalece a todo musulmán, ha provocado 

que un porcentaje de occidente lo encuentre confuso, difícil e imposible. 

Es importante mencionar que Qur´an significa recitación, una recitación 

que nunca termina, un milagro interminable, dejó escrito al Ghazzali, 

sabio musulmán de la época medieval islámica. Para todo musulmán el 

Qur´an solo debe leerse en árabe, su lengua sagrada, particularmente 

porque las traducciones no pueden expresar en su totalidad la belleza de 

sus enseñanzas, las cuales pueden ser manipuladas.  Junto al Qur´an se 

encuentra los Hadiths o enseñanzas del profeta Muhammad, las cuales 

se fueron dando a conocer de manera oral, sin embargo, para evitar el 

cambio de las enseñanzas y la manipulación se escribieron, es así que 

para el siglo III d. la era cristiana se tenían recopiladas seis colecciones 

siendo las más importantes las de Muslim y Bukhari. 

Pero alrededor de ello, se encuentra la Sharia, cuyo origen etimológico 

significa el sendero que conduce al agua, es decir, el camino hacia la 

fuente de vida. 

 

 

 

LET'S TALK ABOUT THE LAW 

For a Muslim the sacred law reveals how to behave with God, with 

every human being and living being, and in parallel mysticism 

teaches how to know God through the heart, both of which are based 

on the Qur'an and the traditions. 

The Qur'an is for every Muslim the root of his life and existence in 

every sense, and it is divided into 114 suras or azoras, in which moral, 

ethical, religious, social, family, individual, intellectual, sexual, and 

spiritual laws are revealed. In addition, it is emphasised that God is 

one and indivisible, that there is nothing that stands between man 

and God, i.e., that there are no intercessors.  The Qur'an is a book 

that not only brings man closer to God, but also creates in man a 

discipline strengthened by the responsibility of freedom.  

This spiritual discipline that strengthens every Muslim has caused a 

percentage of the West to find it confusing, difficult and impossible. 

It is important to mention that Qur'an means recitation, a recitation 

that never ends, a never-ending miracle, wrote al Ghazzali, a Muslim 

scholar of the medieval Islamic era. For every Muslim the Qur'an 

should only be read in Arabic, its sacred language, particularly as 

translations cannot fully express the beauty of its teachings, which 

can be manipulated.  Alongside the Qur'an are the Hadiths or 

teachings of the Prophet Muhammad, which were made known 

orally, however, to avoid changing the teachings and manipulation 

they were written down, so that by the 3rd century AD six collections 

were compiled, the most important of which were those of Muslim 

and Bukhari. 

But around it, there is the Sharia, whose etymological origin means 

the path that leads to water, i.e. the path to the source of life. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La Sharia fue desarrollada por los primeros musulmanes, al tener que 

hacer frente a diversos problemas, por lo que se toma la revelación del 

Qur´an, los hadiths, así como las enseñanzas éticas de todos los profetas, 

surgiendo en los primeros dos siglos cuatro escuelas: 

• Hanafita, nacida en la capital abasida de Bagdad, cuyo fundador 

fue Abú Hanifa, fallecido en el 767. 

• Malikita, nacida de la práctica del juez de Medina, Malik Bin 

Anás, muerto en el 795. 

• Shafiita, fundada por al-Shafii, discípulo de Malik, muerto en el 

820. 

• Hanbalita, creada por Ahmad Ibn Hanbal, en Bagdad, muerto en 

855. 

Estas escuelas se diferenciaban en puntos específicos, sin embargo; los 

especialistas llegaron a ponerse de acuerdo en ciertos puntos, entrando 

como punto central la ijma o consenso comunitario, creando así una 

reducción de la ijtihad o interpretación individual. Es así que durante los 

tres primeros siglos la sharía se definió como un sistema unificado.  

De esta manera se entendió la sharía como la encarnación de la voluntad 

divina, por lo que faltar a ella implica un castigo divino, ya que esta 

representa la última vez que D/os le habló al ser humano, es por ello, 

que es imposible modificarla. 

Esta ley toma en cuenta todos los aspectos del ser humano y cubre todas 

sus áreas, por lo que su objetivo es trazar un camino fortalecido y recto, 

esta ley fue aceptada por todos los musulmanes, sin embargo, hubo 

pueblos como los bereberes del Norte de África, que se opusieron a ella, 

ya que dañaba sus usos y costumbres. 

 

 

 

 

 

 

Sharia was developed by the first Muslims, as they had to face various 

problems, so they took the revelation of the Qur'an, the hadiths, as well 

as the ethical teachings of all the prophets, and in the first two centuries 

four schools emerged: 

* Hanafite, born in the Abbasid capital of Baghdad, whose founder was 

Abu Hanifa, who died in 767. 

* Malikite, born from the practice of the judge of Medina, Malik Bin Anas, 

who died in 795. 

* Shafiite, founded by al-Shafii, a disciple of Malik, died 820. 

* Hanbalite, founded by Ahmad Ibn Hanbal in Baghdad, died 855. 

These schools differed on specific points, however, the scholars came to 

agree on certain points, with the ijma or communal consensus becoming 

the central point, thus creating a reduction of the ijtihad or individual 

interpretation. Thus, during the first three centuries, the Shari'ah was 

defined as a unified system.  

In this way, the Shari'a was understood as the embodiment of the divine 

will, so that to break it implies a divine punishment, since it represents 

the last time God spoke to mankind, which is why it is impossible to 

modify it. 

This law takes into account all aspects of the human being and covers all 

areas, so its objective is to trace a strong and straight path, this law was 

accepted by all Muslims, however, there were peoples such as the 

Berbers of North Africa, who opposed it, as it damaged their customs 

and habits. 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LA MÍSTICA 

De manera paralela a como la sharía regulaba las relaciones formales con 

D/os y con el prójimo, el sufismo o tradición mística creó la disposición 

interior del musulmán consigo su corazón y su intelecto.  Para el sufismo, 

así como el Qur´an y las hadiths recuerdan como vivir en presencia de 

D/os, el sufismo remarca que D/os debe de vivir con el ser humano en 

cada segundo de su existir.  

El sufismo no es aceptado por todos los musulmanes, ya que se considera 

que se creó cuando los árabes se relacionaron con los místicos del 

cristianismo antiguo, como los llamados Padres del Desierto. 

Incluso su nombre, Sufí, cuyo significado es lana, proviene de la vestimenta 

con la cual se vestían estos hombres. la base central del sufismo es el temor 

a D/os, pero poco a poco se hizo más interior, como lo menciona Rabia al 

Adawiyya, muerta en el 801, quien dijo el amor de D/os me ha absorbido, 
hasta el punto de que mi corazón ya no queda amor ni oído hacia ninguna 
otra cosa. 

Yo te amo con dos amores, el amor de mi felicidad 
Y el amor perfecto de amarte como a ti se debe 

Mi amor egoísta es que yo no haga nada 
Sino pensar en ti, excluyendo todo lo demás; 
Pero el amor más pro, que a ti te es debido, 

Que caigan los velos que te ocultan, y yo te contemple. 
No quiero alabanza alguna ni por runo ni por otro, 

La alabanza es más bien tuya por este amor y por aquél. 
 

Este poema traducido por R. A Nicholson, nos permite percibir como el 

misticismo hace de D/os un amante y un amado, además nos permite 

comprender la influencia que tuvo Santa Teresa de Jesús, en su poesía 

extasiada de D/os.  

Dejándonos de enseñanza que lo que separa el hombre, D/os lo une con 

arte y con amor. 

Como nos deja ver este poema, a partir del siglo III, después de la Hégira, 

los místicos o sufíes desarrollan la llamada vía interior o el camino espiritual 

hacia D/os, lo cual influyó de manera concisa en el camino interior de 

Santa Teresa de Ávila y en la Noche Oscura de San Juan de la Cruz. 

 

MYSTICS 

Parallel to how the Shari'a regulated formal relations with God and with 
one's fellow man, Sufism or mystical tradition created the inner disposition 
of the Muslim with his heart and intellect.  For Sufism, just as the Qur'an 
and the hadiths remind us how to live in the presence of God, Sufism 
stresses that God must live with us in every second of our existence.  
Sufism is not accepted by all Muslims, as it is considered to have been 
created when the Arabs came into contact with the mystics of ancient 
Christianity, such as the so-called Desert Fathers. 
Even its name, Sufi, meaning wool, comes from the garment in which these 
men dressed. The central basis of Sufism is the fear of God, but it gradually 
became more inward, as mentioned by Rabia al Adawiyya, who died in 801, 
who said the love of God has absorbed me, to the point that my heart has 
no love nor ear left for anything else. 
 

I love you with two loves, the love of my happiness 
And the perfect love of loving you as you are meant to be loved. 

My selfish love is for me to do nothing 
But think of you to the exclusion of all else; 
But the more pro love, that to thee is due, 

Let the veils that hide thee fall, and I behold thee. 
I want no praise either by rune or other, 

Praise is rather thine for this love and for that. 
 
This poem, translated by R. A Nicholson, allows us to perceive how 
mysticism makes God a lover and a beloved, and also allows us to 
understand the influence that Saint Teresa of Jesus had in her poetry in 
ecstasy for God.  
 
It teaches us that what separates man, God unites with art and love. 
As this poem shows us, from the 3rd century after the Hegira, the mystics 
or Sufis developed the so-called inner way or the spiritual path to God, 
which influenced in a concise way the inner path of St. Teresa of Avila and 
the Dark Night of St. John of the Cross. 
 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

En este punto los sufíes eran buscadores, viajeros del mundo interior, cuyo 

punto central era conocer a D/os a través de la propia experiencia, siendo 

así que buscaron el contacto con los ulamas, hombres doctos, de un 

profundo conocimiento  en las ciencias islámicas, sin embargo, muchos de 

estos hombres mostraron cierto temor hacia la espiritualidad sufíe, creando 

una separación alrededor de los siglos III y IV, lo cual no se logró por 

completo, gracias a un hombre considerado  una de las figuras más 

importantes después de Muhammad, este hombre fue Al-Ghazzali, muerto 

en el 1111, quien ha sido comparado por muchos estudiosos con san 

Agustín, y Martín Lutero. 

Al Ghazzali, explicaba que el corazón a través de buscar lo que no es D/os, 

llegaba a penetrar en el significado de D/os. 

Poco a poco el sufismo se fue extendiendo, a tal grado que el islam que fue 

aceptado en diversas partes del mundo, fue el mostrad a través de la 

mística, de ahí que tiempo después existiera particularmente en occidente 

una confusión al no poder separar la disciplina de la ley con la disciplina de 

la mística.  

Esta visión se complicó cuando los seguidores del maestro sufí Pir 

comenzaron a venerarlo en vida y después de muerto, faltando así a la 

consagración única a D/os, junto a esto se difundió la doctrina y la creencia 

en el Qutb, o el polo del mundo, con un amplio grupo de seguidores, siendo 

el más famoso Mawlana Jalal al-Din Rumi, muerto en 1273, cuyos escritos 

son considerados obra cumbre de la poesía persa. Otro movimiento 

importante fue la difusión del pensamiento panteísta, desarrollada por el 

erudito sufi – español, Ibn al-Arabi, fallecido en Damasco en 1240, quien 

escribió las iluminaciones de la Meca, obra donde se denota la mística de 

la doctrina, dañando nuevamente la adoración sólo a D/os al decir, que le 

había sido revelado como el sello de los santos.  

Esta división que continúo creándose, tuvo como punto central que para 

los sufíes la Sharia era demasiado dura, mientras que el amor de D/os en 

cada acto, devela una responsabilidad basada en la misericordia y no en la 

ley, convirtiéndose en un grave problema, ya que esta doctrina parecía 

negar todo lo defendido por el islam, además de que las enseñanzas de al-

Arabi, eran una mezcla de ideas y conceptos basados en el hinduismo y el 

animismo.  

 

 

 

At this point the Sufis were seekers, travellers of the inner world, whose 

central point was to know God through their own experience, and so they 

sought contact with the ulama, learned men of profound knowledge in the 

Islamic sciences, however, many of these men showed a certain fear 

towards Sufi spirituality, creating a separation around the 3rd and 4th 

centuries, However, many of these men showed a certain fear of Sufi 

spirituality, creating a separation around the 3rd and 4th centuries, which 

was not completely achieved, thanks to a man considered one of the most 

important figures after Muhammad, Al-Ghazzali, who died in 1111, and who 

has been compared by many scholars to St. Augustine and Martin Luther. 

Al-Ghazzali explained that the heart, through seeking that which is not God, 

came to penetrate the meaning of God. 

Gradually Sufism spread, to the extent that Islam was accepted in various 

parts of the world through mysticism, so that later on there was confusion, 

particularly in the West, when the discipline of the law could not be 

separated from the discipline of mysticism.  

This view was complicated when the followers of the Sufi master Pir began 

to venerate him in life and after death, thus failing in the single consecration 

to God. Along with this, the doctrine and belief in the Qutb, or the pole of 

the world, spread with a large group of followers, the most famous being 

Mawlana Jalal al-Din Rumi, who died in 1273, whose writings are 

considered a masterpiece of Persian poetry. Another important movement 

was the spread of pantheistic thought, developed by the Sufi-Spanish 

scholar Ibn al-Arabi, who died in Damascus in 1240, who wrote the Meccan 

Illuminations, a work denoting the mysticism of the doctrine, again harming 

the worship of God alone by saying that He had been revealed to him as 

the seal of the saints.  

This division, which continued to grow, had as its central point that for the 

Sufis the Sharia was too harsh, while the love of God in every act reveals a 

responsibility based on mercy and not on law, becoming a serious problem, 

since this doctrine seemed to negate everything defended by Islam, in 

addition to the fact that the teachings of al-Arabi were a mixture of ideas 

and concepts based on Hinduism and animism. 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Es así como para el 1500 la mayoría de los occidentales se habían acercado 

al islam a través del sufismo, ignorando las bases de la Sharia, aunado a ello 

el sufismo mal entendido permitió la mezcla de diversas practicas 

religiosas, creando así adoración a santos, supersticiones y ritos, dañando 

severamente la pureza del islam. 

Es de resaltar que el islam no está en contra de la mística, sino que estaba 

en contra de una mística que se llamaba islámica, pero que sin embargo 

había olvidado los principios de la religión. La mística no puede ir por si 

sola, va entrelazada con la doctrina y la Sharia, si se suelta de ellas, se 

tergiversa, en cambio cuando va bien entrelazada es profunda y 

engrandece la belleza del islam.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Thus, by 1500 most Westerners had approached Islam through Sufism, 

ignoring the basics of Sharia, and misunderstood Sufism allowed the mixing 

of various religious practices, creating saint worship, superstitions and 

rituals, severely damaging the purity of Islam. 

It is to be noted that Islam is not against mysticism, but was against a 

mysticism that called itself Islamic, but had nevertheless forgotten the 

principles of the religion. Mysticism cannot stand on its own, it is 

intertwined with doctrine and Shariah, if it is detached from them, it is 

distorted, but when it is well intertwined it is profound and enhances the 

beauty of Islam. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LA TRANSMISIÓN DE LA CULTURA ISLAMICA A TRAVÉS DE 

SABIOS Y MÍSTICOS 

Retomando lo dicho en el tema anterior, el islam fue conservado y 

transmitido correctamente cuando los místicos y los ulamas caminaban 

juntos sin pretender beneficiarse para sí mismos. De ahí que para el islam 

la figura del sacerdote no sea importante, principalmente porque Nadie 

debe interponerse entre D/os y el ser humano. 

En sus orígenes, los ulamas eran los especialistas religiosos que recitaba el 

Qur´an y memorizaban las hadiths, después bajo el califato abasida, se le 

dio importancia a la Sharia, convirtiéndose en los sabios que se centraban 

en aplicar estas enseñanzas, aunado a ello llevaban la administración de 

hospitales, orfanatos, escuelas, mezquitas, etc. 

Sus capacidades se dividían en estudiosos defensores de la sharía de forma 

ortodoxa; como qadis, administraban esta ley en nombre del Estado, como 

muftís, la mostraban en nombre de la comunidad, para la cual desarrollaban 

fatwas o decisiones legales. 

El sistema de educación creado por los ulamas era conservador, 

principalmente porque tenían claro que debían de transmitir las enseñanzas 

del Qur´an de la forma más pura posible, es decir, los estudiantes debían 

aprender a la luz de la revelación divina.  Así, cuando un maestro terminaba 

de enseñar un libro, otorgaba un certificado o ijaza, donde se señalaba que 

el estudiante estaba preparado para transmitir el conocimiento, mientras 

que los sufíes enseñaban a través de prácticas devocionales, llamadas 

dhikr.  

Se podría decir, que la transmisión pura de las enseñanzas podía continuar 

gracias a la veneración del discípulo hacia su jeque, quienes dividían a sus 

alumnos en dos clases: 

• Khalifas o sucesores 

• Discípulos 

Los sucesores llevaban a cabo la llamada Silsila o cadena de transmisión. 

En el siglo XII y XIII muchos sufíes remontaban su vía hasta un santo 

fundador de quien tomaban su nombre para renombra a su vía, es así como 

llegaron a tomar nombre de místicos hasta algún compañero del profeta, 

siendo Alí quien más seguidores mostraba.  

 

THE TRANSMISSION OF ISLAMIC CULTURE THROUGH SAGES 

AND MYSTICS 

To return to what was said in the previous topic, Islam was preserved and 

transmitted correctly when the mystics and the ulama walked together 

without seeking to benefit themselves. Hence, for Islam, the figure of the 

priest is not important, mainly because no one should come between God 

and the human being. 

Originally, the ulama were the religious specialists who recited the Qur'an 

and memorised the hadiths, then under the Abbasid caliphate, importance 

was given to the Sharia, and they became the sages who focused on 

applying these teachings. 

Their capacities were divided into scholars who upheld the Shari'a in an 

orthodox manner; as qadis, they administered this law on behalf of the state; 

as muftis, they upheld it on behalf of the community, for which they 

developed fatwas or legal rulings. 

The system of education created by the ulama was conservative, mainly 

because it was clear to them that they had to transmit the teachings of the 

Qur'an in the purest possible way, i.e. students had to learn in the light of 

divine revelation.  Thus, when a master finished teaching a book, he would 

issue a certificate, or ijaza, stating that the student was prepared to transmit 

the knowledge, whereas Sufis taught through devotional practices, called 

dhikr.  

Arguably, the pure transmission of the teachings could be continued 

through the disciple's veneration of his sheikh, who divided his pupils into 

two classes: 

- Khalifas or successors 

- Disciples 

The successors carried out the so-called Silsila or chain of transmission. 

In the 12th and 13th century many Sufis traced their way back to a founding 

saint whose name they took to rename their way, and so they came to take 

the name of mystics, even a companion of the prophet, with Ali being the 

one who had the most followers. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Existía un punto fundamental que compartían los sufíes con los ulamas, 
siendo este nunca vanagloriarse de estar cerca de reyes o principies, así el 

santón Chishti, Nizam al-Din Awliya, enfatizaba, 

Si el sultán entra por una puerta yo saldré por otra. 

Porque la única manera de que un rey tuviera comunicación con un sufí era 

acudiendo a su vivienda con humildad, esto mismo era vivido por los 

ulamas, quienes apoyándose en un hadith resaltaban, 

El peor de los sabios es quien visita a los principies y el mejor de los 
principies es quien visita a los sabios. 

 

FE 

En el interior de Qur´an no existe palabras precisas donde se exponga 

donde como creer u obrar, sin embargo, existen cinco pilares que 

establecen el fundamento de la fe, siendo estos: 

1 – la observancia del Credo (creer en D/os, en los ángeles, sus libros, 

Profetas y en el último día. 

2 – la oración. 

3 – limosna. 

4 – observancia del ayuno 

5 – cumplimiento de la peregrinación 

Y para algunos existe el sexto pilar nombrado Yihad, es decir esta Guerra 

Santa que implica una lucha interior. 

ALLAH 

El único D/os, Allah en árabe, es la abreviatura de al-ilah, el D/os. Realidad 

suprema a quien los musulmanes entregan su lealtad. 

ÁNGELES 

Mensajeros de D/os ante el Hombre. 

JINNS 

Espíritus malos. 

 

 

There was one fundamental point that Sufis shared with the ulama, and that 

was never to boast of being close to kings or princes, as the Chishti saint, 

Nizam al-Din Awliya, emphasised, 

If the sultan enters by one door I will go out by another. 

For the only way for a king to have communication with a Sufi was to come 

to his dwelling with humility, this was lived by the ulama, who, relying on a 

hadith, emphasised, 

The worst of the wise is he who visits the principled and the best of the 

principled is he who visits the wise. 

 

FAITH 

Within the Qur'an there are no precise words stating how to believe or act, 

however, there are five pillars that establish the foundation of faith, these 

being: 

1 - observance of the Creed (belief in G-d, the angels, their books, Prophets 

and the last day. 

2 - prayer. 

3 - almsgiving. 

4 - observance of fasting 

5 - observance of Hajj 

And for some there is the sixth pillar called Jihad, i.e. this Holy War which 

involves an inner struggle. 

ALLAH 

The one God, Allah in Arabic, is short for al-ilah, the God. The supreme 

reality to whom Muslims give their allegiance. 

ANGELS 

Messengers of G-d to Man. 

JINNS 

Evil spirits. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

IBLIS 

Líder de los espíritus malos. 

SHAHADA 

O testimonio en donde se dice No hay más D/os que Allah y Muhammad 
es el Profeta de D/os. Estás Palabras se repiten para fortalecer la fe 

musulmana o para convertirse al islam. 

PROFETAS 

Se llama así a los hombres que recibieron mensajes de D/os a través de los 

ángeles, considerados piadosos y modelos de buena conducta. En el 

Qur´an se mencionan veintiocho, de los cuales veintiuno s mencionan en 

la Biblia: Adán, Noé, Abraham, David, Jacob, José, Job, Moisés y Jesús 

quien tiene un lugar especial, al lado de María de quien se acepta su 

virginidad, pero si se niega la divinidad de Jesús como Hijo de D/os.  El 

sello de los profetas es Muhammad.  

LIBROS SAGRADOS 

Para los musulmanes además del Qur´an se consideran sagradas y 

reveladas por D/os, las Escrituras de Abraham, la Torah de Moisés, los 

Salmos de David y el Inyil o Evangelio de Jesús. 

EL ÚLTIMO DÍA 

En ese día se escuchará el sonido de una trompeta, los hombres se alzarán 

de entre los muertos y tendrán que rendir cuentas, así quienes fueron fieles 

a D/os, a su revelación y a sus profetas disfrutarán de las virtudes y 

manjares del Paraíso, mientras que aquellos que negaron e ignoraron cada 

mensaje divino serán hospedados en el infierno.  

LA ORACIÓN 

Se considera el recuerdo de la soberanía absoluta de D/os sobre la tierra, 

se realiza cinco veces al día, sin embargo, es aconsejable realizar diferentes 

oraciones a lo largo del día. El Día viernes o jumea se realiza una plegaria 

ritual en compañía, dirigida por un sabio quien dirige un sermón.  

Esta oración simboliza la humildad. Es necesario realizar una ablución o 

purificación de agua, y orientarse hacia la Meca, cuya orientación es 

señalada por el Mihrab o nicho. 

IBLIS 

Leader of the evil spirits. 

SHAHADA 

Or testimony where it is said There is no God but Allah and Muhammad is 

the Prophet of God. These words are repeated to strengthen the Muslim 

faith or to convert to Islam. 

PROPHETS 

Men who received messages from God through the angels, considered 

pious and models of good conduct, are called prophets. Twenty-eight are 

mentioned in the Qur'an, of whom twenty-one are mentioned in the Bible: 

Adam, Noah, Abraham, David, Jacob, Joseph, Job, Moses and Jesus who 

has a special place, next to Mary whose virginity is accepted, but whose 

divinity as the Son of God is denied.  The seal of the prophets is 

Muhammad.  

HOLY BOOKS 

For Muslims, in addition to the Qur'an, the Scriptures of Abraham, the 

Torah of Moses, the Psalms of David and the Injeel or Gospel of Jesus are 

considered sacred and revealed by God. 

THE LAST DAY 

On that day the sound of a trumpet will be heard, men will rise from the 

dead and be held accountable, so that those who were faithful to G-d, His 

revelation and His prophets will enjoy the virtues and delicacies of 

Paradise, while those who denied and ignored every divine message will be 

housed in hell.  

THE PRAYER 

It is considered the remembrance of G-d's absolute sovereignty over the 

earth. It is performed five times a day, however, it is advisable to perform 

different prayers throughout the day. On Friday or Jumea Day, a ritual 

prayer is performed in company, led by a sage who leads a sermon.  

This prayer symbolises humility. It is necessary to perform an ablution or 

water purification, and to orientate oneself towards Mecca, the orientation 

of which is indicated by the Mihrab or niche. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

AYUNO 

En el noveno mes del año lunar, llamado Ramadán se realiza un ayuno en 

donde el musulmán se abstiene de comer, beber, fumar y de ejercer su 

sexualidad, estos actos tienen como centro el fortalecimiento corporal, 

emocional, sensitivo, instintivo, racional, sexual y espiritual, desarrollando 

una armónica disciplina. 

LIMOSNA 

En el sura 58, 13 se recuerda al musulmán la obligación de dar una 

cuadragésima parte de sus ingresos anuales ya sea en dinero o en especie 

a los pobres y necesitados. Este acto llamado Zakat, tiene su origen en la 

raíz zaka cuyo significado es ser puro, en donde se resalta el sentido de 

responsabilidad social donde es parte de la voluntad de D/os que este 

colabore con su comunidad. 

PEREGRINACIÓN 

Quinto pilar del islam, el cual debe de realizarse por lo menos una vez en 

la vida. Los musulmanes se dirigen a la Meca, lugar donde Abraham 

reconstruyó la casa de Adán. Para entrar el varón debe solo cubrirse con 

dos sábanas blancas, y la mujer vestirse de manera recatada, ambos 

simbolizan el abandono de lo material. Se realizan siete vueltas al santuario 

central, se recorre siete veces la distancia de la Meca a Marwa, para no 

olvidar la búsqueda desesperada de agua por parte de Hagar para dar de 

beber a Ismael, después se avientan siete piedritas a los pilares de Mina 

recordando el repudio de Abraham hacia la idolatría, al finalizar se sacrifica 

un animal y los hombres se afeitan la cabeza, mientras las mujeres se cortan 

unos centímetros. 

Es importante resaltar que cada uno de estos elementos entrelazados en la 

historia, muestran como una religión basada en la disciplina y la 

consagración a D/os se vuelve una forma de vida que de manera 

semejante al lodo florece y mantiene su belleza entre el lodo de la 

ignorancia. 

 

 

 

 

 

FASTING 

In the ninth month of the lunar year, called Ramadan, a fast is carried out 

in which the Muslim abstains from eating, drinking, smoking and sexuality. 

These acts are focused on strengthening the body, emotions, senses, 

instincts, rationality, sexuality and spirituality, developing a harmonious 

discipline. 

LIMOSNA 

In Sura 58, 13 the Muslim is reminded of the obligation to give one fortieth 

of his annual income either in cash or in kind to the poor and needy. This 

act, called Zakat, has its origin in the root zaka which means to be pure, 

where it highlights the sense of social responsibility where it is part of God's 

will that he collaborates with his community. 

PILGRIMAGE 

The fifth pillar of Islam, which should be performed at least once in a 

lifetime. Muslims go to Mecca, the place where Abraham rebuilt Adam's 

house. To enter, the male must only cover himself with two white sheets, 

and the female must dress demurely, both symbolising the abandonment of 

material things. Seven laps are made around the central sanctuary, seven 

times the distance from Mecca to Marwa, so as not to forget Hagar's 

desperate search for water to give Ishmael to drink, then seven pebbles are 

thrown at the pillars of Mina remembering Abraham's repudiation of 

idolatry, at the end an animal is sacrificed and the men shave their heads, 

while the women cut off a few centimetres of their heads. 

It is important to note that each of these elements intertwined in the story 

show how a religion based on discipline and consecration to God becomes 

a way of life that, like mud, flourishes and maintains its beauty amidst the 

mud of ignorance. 

 

 

 

 

 

 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوب   ف رح ® 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  
 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LA HIGIENE EN EL ISLAM. 

 

En el nombre de Allah, El más Misericordioso, El más Compasivo; y que la paz y las 

bendiciones de Allah sean sobre su profeta Mohammed, su Familia y sus compañeros. 

Amén  

Cuando se escucha la palabra “higiene” podría venir a la mente la idea de tener una 

apariencia limpia, ya sea del cuerpo o del contexto, pero este concepto va más allá, la 

Real Academia de la Lengua española la define como: Del fr. hygiène, y este del gr. 

ὑγιεινός hygieinós 'sano, saludable', der. de ὑγίεια hygíeia 'salud'. 

1. f. Parte de la medicina que tiene por objeto la conservación de la salud y la 

prevención de enfermedades. 2. f. Limpieza o aseo. 

 

A lo largo de la historia de la humanidad y en ningún lugar del mundo, se le había dado 

tanta importancia a la higiene como en el Islam, incluso, el mundo se vio amenazado 

por diferentes enfermedades que exterminaron gran parte de la población por omitir 

prácticas higiénicas, sobre todo en la Edad Media. 

La inmundicia, la suciedad, las impurezas las malas maneras de convivencia; vinieron a 

desaparecer ya que para adorar al Creador se necesita la limpieza, entonces el Islam 

tomó de la mano al hombre y lo sacó de esos malos hábitos. 

Las personas nunca habían tenido la conciencia de la gran importancia de la limpieza, 

no solo para la preservación de la salud, la limpieza personal, la buena imagen, sino para 

un fin más elevado; la adoración a su Creador. 
 

Entonces, el mundo vio nacer y crecer el Islam y con ello, los cambios y las buenas 
maneras higiénicas, de esta manera se hizo conciencia de que practicándola no solo se 
purificaba el cuerpo, sino también el corazón y el alma. Las personas establecieron así, 
una vinculación estrecha entre la pureza interna y la pureza aparente, Dijo Allah: 
¡Y ensalza la grandeza de tu Sustentador! (74:3) ¡Y purifícate interiormente! (74:4) 
El Islam es una religión que fomenta la higiene: 
Allah en el Corán dice: 
 

¡Oh, hijos de Adán! Engalanaos cuando acudáis a las mezquitas. Y comed y bebed con 

mesura, porque Dios no ama a los inmoderados. (7:31) 

Y también dice: 

 

“Ciertamente Dios ama a los que se arrepienten y purifican” 

La higiene en el Islam es una cuestión de fe, pues la hizo como una parte integral e 

inseparable de la fe. 

 

: HYGIENE IN ISLAM. 
 

In the name of Allah, the Most Merciful, the Most Compassionate; and may 

peace and blessings of Allah be upon his prophet Mohammed, his Family 

and his companions. Amen  

When one hears the word "hygiene" the idea of having a clean appearance, 

whether of the body or of the context, might come to mind, but this concept 

goes beyond that, the Real Academia de la Lengua Española defines it as: 

From fr. hygiène, and this from gr. ὑγιεινός hygieinós 'healthy, healthy', der. 

from ὑγίεια hygíeia 'health'. 

1. f. That part of medicine which has as its object the preservation of health 

and the prevention of disease. 2. f. Cleanliness or cleanliness. 
 

Throughout the history of mankind, nowhere in the world has hygiene been 

given such importance as in Islam, and the world was threatened by various 

diseases that wiped out a large part of the population due to the omission of 

hygienic practices, especially in the Middle Ages. 

The filth, dirt, impurity and bad manners of living together came to disappear, 

because in order to worship the Creator, cleanliness is needed, then Islam 

took man by the hand and took him out of those bad habits. 

People had never been aware of the great importance of cleanliness, not only 

for the preservation of health, personal cleanliness, good image, but for a 

higher purpose; the worship of their Creator. 
 

Then, the world saw the birth and growth of Islam and with it, changes and 

good hygienic manners, thus becoming aware that practising it not only 

purified the body, but also the heart and the soul. People thus established a 

close link between inner purity and apparent purity, Allah said: 

And extol the greatness of your Sustainer! (74:3) And purify yourself inwardly! 

(74:4). 

Islam is a religion that promotes hygiene: 

Allah in the Qur'an says: 
 

O children of Adam! Be adorned when you go to the mosques. And eat and 

drink in moderation, for God loveth not the immoderate (7:31). 

And it also says: 
 

"Surely God loves those who repent and purify themselves." 

Hygiene in Islam is a matter of faith, for he made it an integral and 

inseparable part of faith. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dijo el profeta Mohammed saws:  

“La fe tiene más de sesenta o setenta niveles, el más excelso de ellos es declarar que 

no hay otra divinidad excepto Allah y el más humilde es quitar un obstáculo del 

camino” (Al Bukhari y Muslim). 

También el profeta saws, hizo que la higiene sea la mitad de la fe diciendo: “la higiene 

es la mitad de la fe” y dijo también: “Allah es bello y ama la belleza”. (Muslim). 

La higiene también es una cuestión de adoración ya que no se puede rezar sin la 

ablución (purificación) 

Allah menciona en el Corán: 

“¡Oh vosotros que habéis llegado a creer! Cuando os dispongáis a rezar, lavaos la 

cara, las manos y los brazos hasta los codos”. (5:6) 

Y dijo el profeta Mohammed saws: 

“no será aceptada una oración sin ablución” (Muslim). 

El Ghusul (baño de todo el cuerpo) es la ablución mayor, se realiza los viernes ya que 

forma parte de la tradición profética, también se realiza cuando los esposos tienen 

relaciones íntimas o al fallecer una persona se le realiza el Ghusul, de esta manera su 

cuerpo viaja limpio hacia la presencia de su Señor.  

De esta manera, el islam ordenó el Ghusul (Ablución mayor, ducha) tal y como Dijo 

Allah: 

Y si estáis en un estado que requiera la ablución mayor, purificaos. (5:6) 

Y Allah el Majestuoso ordenó embellecer nuestra apariencia antes de acudir a las 

mezquitas. Él menciona en el Corán: 

“¡Oh hijos de Adán! ¡Embelleced vuestro aspecto para cualquier acto de adoración!” 

(3:31) 

El profeta, que la paz de bendiciones de Allah sean con él dijo:  

“haced el Ghusul antes de ir a la oración del viernes”. (Al Bukhari y Muslim) 

Es importante mencionar que la higiene es parte de la ética del ser humano ya que es 

una disposición natural, o sea; forma parte de la fitra. El profeta Mohammed sws 

mencionó lo siguiente: 

 “Cinco cosas son parte de la fitrah (disposición natural): afeitarse el vello púbico, la 

circuncisión, recortarse el bigote, depilarse el vello de las axilas y cortarse las uñas”  

(Al Bukhari y Muslim). 

Prophet Mohammed saws said:  

"Faith has more than sixty or seventy levels, the most exalted of them is to declare 

that there is no deity except Allah and the most humble is to remove an obstacle 

from the path" (Al Bukhari and Muslim). 

Also the prophet saws, made hygiene half of faith saying: "hygiene is half of faith" 

and also said: "Allah is beautiful and loves beauty". (Muslim). 

Hygiene is also a matter of worship as one cannot pray without ablution 

(purification). 

Allah mentions in the Qur'an: 

"O you who have come to believe! When you get ready to pray, wash your faces, 

hands and arms up to the elbows". (5:6) 

And the Prophet Mohammed saws said: 

"no prayer will be accepted without ablution" (Muslim). 

Ghusul (bathing of the whole body) is the greatest ablution, it is performed on 

Fridays as it is part of the prophetic tradition, it is also performed when spouses 

have intimate relations or when a person dies, Ghusul is performed on him, in this 

way his body travels clean to the presence of his Lord.  

Thus, Islam enjoined Ghusul (major Ablution, shower) as Allah said: 

And if you are in a state that requires major ablution, purify yourselves (5:6). 

And Allah the Majestic commanded to beautify our appearance before going to 

the mosques. He mentions in the Qur'an: 

"O children of Adam, beautify your appearance for any act of worship" (3:31). 

The Prophet, may the peace of blessings of Allah be upon him said:  

"do Ghusul before going to Friday prayer." (Al Bukhari and Muslim) 

It is important to mention that hygiene is part of human ethics as it is a natural 

disposition, i.e. it is part of the fitra. Prophet Mohammed sws mentioned the 

following: 

 "Five things are part of fitrah (natural disposition): shaving the pubic hair, 

circumcision, trimming the moustache, plucking the armpit hair and trimming the 

nails."  

(Al Bukhari and Muslim). 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Y en otro hadiz Dijo Anas, que Allah esté complacido con él: “las 5 cosas que arriba 

están mencionadas no se deben dejar más de cuarenta días” (Muslim). 
 

Otro aspecto es que el musulmán debe prestar especial atención a su higiene. En 

un hadiz se menciona que dijo el compañero Yabir, que Allah esté complacido con 

él, cuando vio a un hombre despeinado: 

“¿Acaso este hombre no encontró nada para calmar su pelo?” Y vio otro hombre 

con ropa sucia y dijo: ¿este no encontró nada para lavar su ropa? 
 

Y dijo el profeta saws: “amo de la vida mundanal tres cosas” y una de las que 

enumeró fue el perfume. (Ahmad). 
 

Allah Enaltecido sea dice en el Sagrado Corán: 

“¡Oh, creyentes! Cuando os dispongáis a hacer la ablución lavaos el rostro y brazos 

hasta el codo, pasaos las manos por la cabeza y lavaos los pies hasta el tobillo. Si 

estáis en estado de impureza mayor, purificaos. Y si estáis enfermos o de viaje, o 

alguno de vosotros viene a hacer sus necesidades, o habéis tenidos relaciones con 

vuestras mujeres y no encontráis agua, recurrid a tierra limpia y pasáosla por el 

rostro y las manos. Dios no quiere imponeros ninguna carga sobre vosotros para 

que seáis agradecidos” (5:6). 
 

El Islam fomenta lavar las manos antes y después de comer. El profeta Mohammed 

dijo: 

“La comida estará bendecida cuando de laven las manos antes y después de 

comer”. (Thirmidi) 

 

La limpieza dental es otro aspecto al que se invita a mantener limpios. Profeta 

Mohammed dijo: 

“Si no lo hubiera encontrado difícil para mis seguidores, les hubiera ordenado que 

se limpiaran los dientes antes de cada oración” 

El Islam también llama a mantener nuestras áreas vitales y cualquier contexto 

donde nos encontremos a mantenerlos limpios ya que pueden crecer gérmenes y 

suciedad, además la limpieza reduce la ansiedad, ya que el observar lugares sucios, 

desorganizados aumentan los niveles de estrés, y el mantener la higiene contribuye 

a una vida más feliz e impacta en todas las áreas de la vida.  

¡Así que musulmanes! Han de tener conciencia de que tanto la higiene como la 

purificación son del Islam y una cuestión de fe. 

 

And in another hadith Anas, may Allah be pleased with him, said: "the 5 things 
mentioned above should not be left for more than forty days" (Muslim). 
 
Another aspect is that the Muslim should pay special attention to his hygiene. 
In a hadith it is mentioned that companion Jabir, may Allah be pleased with 
him, said when he saw an unkempt man: 
"Did this man not find anything to soothe his hair?" And he saw another man 
with dirty clothes and said: did this man not find anything to wash his clothes? 
 
And the Prophet (pbuh) said: "I love from the worldly life three things" and one 
of the things he listed was perfume. (Ahmad). 
 
Allah Exalted be He says in the Holy Qur'an: 
"O believers! When you are about to do ablution, wash your faces and arms up 
to the elbow, pass your hands over your heads and wash your feet up to the 
ankle. If you are in a state of major impurity, purify yourselves. And if you are 
sick or on a journey, or one of you comes to relieve himself, or you have had 
relations with your wives and you cannot find water, turn to clean earth and 
wipe it over your face and hands. God does not want to impose any burden on 
you so that you may be grateful" (5:6). 
 
Islam encourages washing hands before and after eating. Prophet Mohammed 
said: 
"Food will be blessed when you wash your hands before and after eating." 
(Thirmidi) 
 
Dental cleanliness is another aspect that is encouraged to keep clean. Prophet 
Mohammed said: 
"Had I not found it difficult for my followers, I would have ordered them to clean 
their teeth before every prayer." 
 
Islam also calls for keeping our living areas and any context where we find 
ourselves to keep them clean as germs and dirt can grow, also cleanliness 
reduces anxiety, as observing dirty, disorganised places increases stress levels, 
and maintaining hygiene contributes to a happier life and impacts on all areas 
of life.  
 
So Muslims! Be aware that both hygiene and purification are of Islam and a 
matter of faith. 
 
 
 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El islam ya habló de la higiene dental hace más de 1400 años, según un dicho 

del profeta saws:  

“si no hubiera sido por temor a dificultar demasiado las cosas a mi Ummah 

(nación), habría ordenado que usaran el siwak (rama usada para la limpieza 

dental) antes de cada oración”. 

Sin embargo, el cepillo de dientes apenas apareció en Europa hace solo 200 

años. Nuestro Sustentador ama la higiene y su gente, la prueba de esto está en 

lo que Allah dijo en el Corán: 

«Ciertamente, Dios ama a los que se vuelven a Él arrepentidos, y ama a los 

que se purifican. (2:222) 

-Alabado sea Allah, Creador y Sustentador de todo lo que existe. 

 

Mtra. Margarita Aguirre Macías. 

 

 

 

 

Bibliografía 

García, Isa, El Corán, Traducción comentada, Cairo, febrero 2016. 

Alus Sunnah 

Dr. Alsheha, Abdul, La llave para comprender el islam. 

 

 

 

 

 

 

 

Islam already talked about dental hygiene more than 1400 years ago, 

according to a saying of the prophet pbuh:  

"had it not been for fear of making things too difficult for my Ummah (nation), I 

would have ordered them to use the siwak (branch used for dental cleaning) 

before every prayer". 

However, the toothbrush only appeared in Europe 200 years ago. Our 

Sustainer loves hygiene and His people, the proof of this is in what Allah said in 

the Qur'an: 

"Surely, God loves those who turn to Him in repentance, and He loves those 

who purify themselves.(2:222) 

-Praise be to Allah, the Creator and Sustainer of all that exists. 

 

 Mtra. Margarita Aguirre Macías. 

 

 

 

 

Bibliography 

García, Isa, The Qur'an, Annotated Translation, Cairo, February 2016. 

Alus Sunnah 

Dr. Alsheha, Abdul, The Key to Understanding Islam. 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ا  ع  ، ٱلله ي 
طرة   ض 

ي   ماء ق 
ي   ف 

كلامي   وطهر  ضوت   

Oh Dios, pon una gota de agua en mi voz y limpia mis palabras 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Barakah® 
La primera revista musulmana en México 

para fomentar el diálogo interreligioso, 

científ ico y con él no creyente  

 

Te invita a escribirlos y expresarnos tus 

dudas, temas de interés, opinión y a 

colaborar.  

revistabarakah@gmail.com 

Barakah® 
The first Muslim magazine in Mexico 

to promote interreligious, scientific and  

non-believer dialogue. 

 

It invites you to write to us and express your 
doubts, topics of interest, opinions and to 

collaborate. 

revistabarakah@gmail.com 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La primera revista musulmana en México 

Para fomentar el diálogo interreligioso, científico y con el no creyente® 

 

Todos los derechos pertenecen a 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوب   ف رح ® 

ا ا ماري  سي  ي  ي  ر   لي  ي  ي  ي 
ون   دي   مارت  سكوب   ف رح ... لي  ® 

 

y cada artículo a sus colaboradores 

The first Muslim magazine in Mexico 

To promote interreligious, scientific and non-believer dialogue®. 

 

All rights belong to 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوب   ف رح ® 

ا ا ماري  سي  ي  ي  ر   لي  ي  ي  ي 
ون   دي   مارت  سكوب   ف رح ... لي  ® 

 
and each article to its contributors 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

لة  لا ٱلله لا ٱ  ن ت   ٱ  صة   ولا ٱ 
ة   ق  ي  طق 

ك  من  دون  ت   

D/os, no hay más D/os que tú, y no hay historia lógica sin Ti . 

G/d, there is no god but you,  

and there is no logical history without you . 

Espacio para el texto 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوب   ف رح ® 

ا ا ماري  سي  ي  ي  ر   لي  ي  ي  ي 
ون   دي   مارت  سكوب   ف رح ... لي  ® 

 


