1443/2021

niegell pe xog elall go ¢ 631 GLYI ro Hlgx]

La primera revista musulmana en México
para fomentar el didlogo interreligioso, cientifico y con el no creyente

e
w5

1,

-

‘-.u“ [%

.

s

-

Sre G
:
2ix



OBarabal®

S

Todos los derechos pertenecen a

Martha Leticia Martinez de Leén... %ﬂm CgSwz @@

D ortada

Imagen tomada de
https://instrumentosmusicales10.net/arabes

Sin fines de lucro

La creaciéon de esta revista tiene como fundamento ser una Bendicion -@W~, al compartir el conocimiento del islam

para fortalecer el dialogo interreligioso, cientifico y con el no creyente



©

\ ¢

o \° o
P )
5 3 < < 4
o
~ P ~
~

Hablar de la musica mas alla de la teoria, implica acercarnos a la profundidad de nuestra esencia, de todo aquello que fuimos, somos
y vamos construyendo. La musica en las cinco grandes religiones es considerada la voz de D/os, y de manera similar a este lenguaje,
es diferente. Cada sonido a pesar de ser la misma nota tiene un sentido diferente dependiendo de quién y en el momento en cual se
realice.

La musica sana, alimenta el espiritu y nos recuerda que somos esencias de lo divino, por ello, desde tiempos antiguos el hombre ha
hecho de los sonidos parte de su vida. Se dice, que todo tiene su musica, las flores, los arboles, la tierra, las rocas, por ello, nada es
inerte, todo tiene una melodia, imperceptible para el oido humano, pero existente.

Es asi como a causa de esta necesidad de crear, de sanar y de liberar, el ser humano comenzé no sélo a construir instrumentos, sino
a entretejer la musica con su vida, con su caminar, con sus decisiones, y sobre todo con su espiritualidad, por esta razon, el numero 4
de la revista Barakah®, estd dedicado a la musica islamica.



En el desarrollo diario del islam, la musica tiene su principio en el todo, en la llamada a cada oracién, en la recitacion del Q ‘uran, pero
sobre todo en el desarrollo de la mistica, la musica sublima al creyente y pone en un estado intermedio donde la materia y el espiritu
se unen, aunado a ello, se encuentra el tema sobre la ecologia y el Islam, en donde se nos hace comprender la relacién divina que
existe entre la creacion y el ser humano, somos tierra y de manera semejante a la naturaleza algo divino germina, da fruto y alimenta
de nuestro interior hacia el exterior, lo cual se une al articulo sobre el Amor propio, porque amarnos implica consagrar a Allah.

En el nombre de D/os, el Clemente, el Compasivo, el Misericordioso.

Anhelo que las palabras escritas en este numero sean parte de los elementos que hacen germinar y embellecer la Creacion de D/os.

Martha Leticia Martinez de Leon. .. %/e/wn’a G S C,)é =

Hermeneuta en Libros Sagrados, Lenguas Antiguas
Creadora de la Teologia del Silencio, de la Carne y Mistica Cuéntica®



Nutmero dedicado a:

)
43.”
Dra. Nahla El-Haraki

yati

Dr. Amr Elwardany

porque la belleza de Allah se describe en cada una de tus ensefianzas



Agradezco a:

Margarita Macias Aguirre
Francisco Javier “Abdul Karim” Garcia
y a
Jorge de Jesus Olvera

por escuchar.



@M es la gracia de D/os dispersa en personas, lugares, objetos y manifiesta la revelacién de D/os.

Es la fuerza de D/os contraida para ser compartida y fortalecer a quien la otorga y recibe.

La @Mpertenece al misticismo islamico,

Es la fuente de donde emana el agua divina, la Unica capaz de saciar la sed del Hombre,

porque como menciona el sabio del islam Amr Elwardany
)

No es el agua quien te quita la sed, es fw‘



SubhanAllah

la Gloria sea para D/os



La musica e instrumentos arabes e islamicos

el conocimiento que se tiene de la musica arabe e islamica se ha descrito
y Se encuentra en textos antiguos filoséficos , sin embargo, aunque se
puede reconstruir la historia reconstruir la musica es dificil, ya que la
musica al igual que el texto sagrado del islam, es decir, el Q uran, se
transmitia de manera oral, era la memoria la que provocaba una
Interpretacion nueva con matices y tintes base y fundamentales, esto es
lo que le otorga el sentido de continuidad y de tradicion artistica, pero
sobre todo religiosa.

Un punto interesante es que la musica nos muestra rasgos de cada
pueblo entrelazados con las culturas con las cuales se fueron
relacionando, haciendo de esto la raiz de la historia musical. Es asi como
en la musica actual, pesar de encontrar innovaciones interesantes no
puede dejarse atras la influencia de los sonidos y ritmos antiguos. La
musica islamica a partir del siglo [ d.H/VII d.C., comenz¢ a ser conocida
y a ser distinguida por ciertos sonidos y modos de cantar, esta llamada
“nueva musica’, se extendio del Caucaso al Golfo pérsico, llegando hasta
el Atlantico, convirtiendo a musicos arabes, turcos, bizantinos, persas y
africanos en personas famosas dentro del &mbito artistico, ademas de
que la musica logré darles libertad a ciertos esclavos.

Durante el periodo de las conquistas musulmanas los drabes no
rechazaron la cultura de los pueblos, sino que la aceptaron y las fueron
relacionando con sus tradiciones. Al Kindi, uno de los més grandes
filosofos arabes, en el 261 d.H/874 d.C., dejé escrito en su tratado sobre
el laud:

has de saber que todos los pueblos poseen para este instrumento un
sistema musical propio que los demas pueblos no comparten. Las
diferencias entre los pueblos con respecto a este instrumento son de la
misma indole que las diferencias que hay entre ellos. Los arabes, los
rum también llamados bizantinos, los persas, los jazaros, los etiopes, y
en general, toda la especia humana, difieren entre si, por su
naturaleza, su inteligencia, sus opiniones, sus deseos y su conducta.

La musica en los pueblos musulmanes no sélo dio pie a un gran conjunto
de arte auditivo, sino que se crearon tratados interesantes como la obra
de [jwan as-Safa, llamada Epistola sobre la musica, o el kitab al agani o
libro de las canciones, obras que analizan la relacion no sélo de la musica
con la religion entrelazada con la cultura, tradiciones y forma de vivirla,
sino su relacion con la palabra, especialmente la poesia.

La musica musulmana muestra inflexion vocal y ciertas reglas
prosddicas que le otorgan una personalidad y estructura ritmica y
melodica. Lo cual hoy le otorga una distinciéon de belleza, originalidad,
y dividiéndola en:

* musica turca

* musica persa o irania

* musica magrebi

* musica del Cercano Oriente

el folclor musical, desde siglos atras hasta la actualidad es la raiz de
diversos estilos musicales, y crea una diferencia entre la llamada musica
de arte. Es asi como la primera se relaciona con los grupos étnicos y su
forma de vida, las cuales se relacionan con la épica, danzas, procesiones,
problemas religiosos, ceremonias, mientras que la llamada orta oyunu y
el teatro de sombras le dan sentido a la musica de arte. Sin embargo, en
ambas la gama tonal es estrecha, discontinua, regularmente llega hasta
el tercer tono, antifonal con patrones ritmicos realizados por las palmas
0 con tambores.

Aunado a estos tipos de musica esté la llamada musica épica, la cual se
destaca por el acompafiamiento del rabab, o violin popular de una sola
cuerda, también acompafiada por poesia improvisada semiclésica y
coloquial, en la cual se describen diversos temas y creada en particular
para cantarse, por lo que cada verso esta estructurado de acuerdo con
la melodia, es decir, que la base retérica del verso no es tan importante.
Las canciones pueden dividirse en: sildbicas — una nota por silaba -, cuyo
ritmo es vivo, medido y reducido y las melismaéticas, -muchas notas por
silaba-, con una ritmica libre. La musica popular, es conocida por una
sola linea melddica con formas antiguas polifénicas.



Dentro de la musica folclorica, en la region que rige el Sinal hasta el
norte de Siria, es conocida una danza llamada Debka, en la cual se usa
un Mugwiz o instrumento de doble cafia con dos canutos iguales.

En contraparte a la musica regional y folclérica, la musica llamada de
arte, la cual tiene como base a Ishag al-Mawsili, tenfa métodos de
notacioén relacionados con el sistema alfabético, los cuales se utilizaban
para explicar y ensefiar, es decir, era una forma pedagogica, que utilizaba
el maestro para relacionarse de manera especial y tinica con su alumno,
el cual se convertia en un “Hijo”, quien desarrollaba creatividad en la
composicion, ademds de ser cantante, instrumentalista, poeta, pero
sobre todo un hombre con un exceso de cultura, la cual era sumamente
necesaria para la improvisacién, cuando la musica se creaba en
conjunto, todos los musicos tocaban la misma linea melddica a un
tiempo diverso, ademas de darle una carga de matices que dieron origen
a la heterofaonia, unida a octavas dominantes y cuartas subdominantes,
unida a una gama de sonidos vocales en tono nasal, vibrato, gutural entre
otros.

La musica islamica depende por completo de la forma del canto y del
uso otorgado a la ornamentacién y la variacion. En la musica persa, cada
adorno musical, se clasifica en “habitual y personal’, los cuales unidos
producen approggiaturas, trinos, gruppeti asi como sucesion rapida de
una sola nota apoyada en una unica silaba. Lo anterior produce que este
tipo de musica sea maés sutil, en especial por su uso entre las segundas
y las terceras, asi como por intervalos de %, 5/4, 6/4 de tono. Para este
tipo de musica el instrumento mas usado es el ‘ud, instrumento de cuello
corto.

Dentro del desarrollo de la teoria modal, e/ asabi, o de dedos se le
atribuye a [shaq al Mawsilj, el cual se fundamenta en el desarrollo de
traste y el doigie usados para producir notas en el ud, ajustadas en
cuartas, cada una de estas cuerdas.

Una vez definidos los intervalos de una de las cuerdas, se organizan
sistemas en secuencias de cuatro notas, lo cual da una libertad infinita.

=i A MR - Y k : ™, “' & )
Wy & e AL 470 A G A \;.;5 ;}@'

e Tl IR

A lo largo del siglo XIII d.H/XIX d.C las escalas a 17 a 24 intervalos
fueron las mas populares, hasta llegar a ser las adoptadas por el mundo
islamico. De esta manera se entiende que las escalas basicas son
distintos a la musica occidental.

La musica creada en Iran llamado sistema modal iranio o avaz, tiene
doce modos, fragmentados en siete modos principales y cinco
secundarios llamados dastgahs, los cuales consisten en un numero de
secuencias meloddicas o gushes, los cuales suceden en un orden
determinado. Aunado a ello, esta la shahid o nota testimonial central, la
cual se repite con frecuencia, la ist 0 nota de pausa, la mutagayyir o nota
variable y la furud -i kamal o nota final. En ocasiones los gushes se
traspasan a otras escales creando esquemas de principios lentos y llenos
de energia, acompafiados de la shahid que da un término animado.



EXERC I'-[ ON Méu.mru bma-Tl

[

_l.- _Ju,_'r' .,.. |_d..
% RANSCRIBED By W J1ELs - TEAMSCRIRLD BY Wassia

i L]
- =.=.—F-,_n-n__.._==.__¢

1 1 a0 }ooon RPEL O OMNOGG

%

En el maqgam iraqui se mezcla todo un conjunto de convencionalismo
particulares relacionados con las escalas, motivos, melodias, tipos de Maqam RaSt
canto, textos, dialectos, sonidos y acompafiamientos ritmicos con
diversos instrumentos, aunque su base estd fundamentada en el Rast on Do Rast on Sol
acompafiamiento vocal.

La nuba surgida en norte de Africa, es semejante, sin embargo, tiene una
progresion ritmica, en donde su cualidad es la improvisacion.

El fasil turco se reconoce por la secuencia de piezas vocales e
instrumentos en donde se mezclan diversos géneros e improvisaciones
llamadas Tagsim, las cuales tiene secciones con notas centrales

. : Y Nahawand on Sol
motivos iniciales y finales.

9 7 6 9 7

Rast on Do

Las layali son consideradas improvisaciones locales, significa “noches”
y se deriva de las palabras ya-luyli, joh nochel, 1a cual es su base fonética,
a partir de esta palabra el cantante improvisa una linea melddica y
ritmica, en ocasiones se acompafia con el Ud, el cual se mezcla con
otros instrumentos, pero a ritmos cortos.




El mawwal, no depende tanto de la improvisacion musical, pero si de la
poética libre.

Es importante reconocer que dentro de la musica isldmica el ritmo es
fundamental, incluso en los primeros tres siglos del islam, se
desarrollaron tratados sobre éste, el cual se fortalece de silencios
fundamentales que dan sentido y enriquecen. La linea melddica se basa
en el verso de la gasida, el cual coincide en dos hemistiquios, apoyados
de la gramaética y la prosoddica de la cual tomaron un circulo con un
punto para indicar compases, sonidos prolongados y silencios, en donde
los compases principales dan tintes diferentes a los timbres y a la calidad
del sonido a través de los ornamentos vocales y de sonido de los cuales
ocho son los centrales.

Quddam al-Istihlal

Tetouan Orchestra Tradicional

'@PJJM;*HH”JUmumi” ]

@JJ;:.JJ';“U’;J[#};’M% ESSEEESEE S5

R

by iy e

Instrumentos

A lo largo de la historia del islam los instrumentos han cambiado de
maneras variadas, pero siempre en relacion con la palabra, como:

Tambores

e El mizmar, el cual da sentido a diversos instrumentos de viento
o de lengtieta doble.

e [os idi6fonos, los cuales producen sonidos propios como las
castafiuelas metélicas, cimbalos que se colocan en el dedo
pulgar y a la altura del corazén.

e los militares como cucharas de madera, ld&minas de cobre o
bidones de petréleo.

e Los membrandfonos o tambores de caja, circulares o
rectangulares con discos tintineantes, o de cuerdas estiradas bajo
el pellejo.

o El darbukkah, o tambor vasiforme, creado en sus origenes de
barro, siendo ahora de metal.

e El zarb irani, tambor de madera creado para la musica de arte,
colocado bajo las piernas o el brazo.

e T7abl o tambores cilindricos de dos pellejos, en donde se baten
palillos flexibles.

e Nagqarat o atabales, tambores hemisféricos con un pellejo tenso,
los cuales se colocan en los camellos para ser tocados en las
ceremonias de Mawlawi.

"




Aerdfonos o instrumentos de viento

Nay o flautas oblicuas con cinco o seis agujeros en la parte
superior e inferior.

Zurna o gayta, de lengiieta doble similar al oboe o de una
lengtieta, con forma final de campana y boquilla de anillo
metalico.

Karna trompeta usada en Iran con 1.8 metros de longitud.

Corddfonos o instrumentos de cuerda

Ud de cuello corto utilizado para la ensefianza pedagogica de la
musica.

Ud moderno sin trastes con cinco cuerdas dobles, tocado con
plumas de aguila.

Laud de cuello largo

Sitar con cuatro cuerdas y 25 trastes movibles

Tambur similar al sitar con dos o tres cuerdas.

Komuz kirguis y la dombra kazaka de cuello largo y tres cuerdas
sin trastes.

Qanun — colocado sobre las rodillas para ser tocado con el dedo
indice.

Santur de 72 cuerdas distribuidas en cuatro grupos sobre 18
puentes pequenos movibles en dos filas y tres registros.

Instrumentos de arco

Rabab de forma redonda y rectangular con una sola cuerda.
Rabab de forma oval o esférica con dos cuerdas afinadas en la
quinta como ténica

Kamanya caja de madera con tres o cuatro cuerdas con final en
una clavija

Simsimiyya lira de cinco cuerdas.




La musica y el islam

Dentro del desarrollo espiritual y teologico la musica ha tenido variantes no
s6lo en su desarrollo artistico sino en cuanto a sus partidarios, asi algunos la
consideran como un sendero que conduce a la falta de respeto al cuerpo al
mezclar la sexualidad de la mujer convirtiéndola en un objeto sexual, como la
cercania que puede tener esta con el alcohol o ciertos estupefacientes, sin
embargo, se encuentra el otro lado, en donde la musica se convierte en un
acercamiento a lo sagrado y a lo divino a través de su repeticiones, plegarias,
duas y a la calma que puede ofrecer. Ademas de ello, se debe de comprender
gue no existe una separacion entre la musica sacra y la seglar, claro esté de
los paises musulmanes, la cual es diferente a la llamada musica occidental, ya
que el islam es una forma de vida, entonces de manera similar a como el
Q’uran no se separa de las leyes civiles, tampoco la musica religiosa se aleja
de la seglar.

Muchos estudiosos sefialan que el profeta Muhammad aceptaba la musica
religiosa, y se apoyan en las hadith, ya que en las paginas del Q ‘uran no se hace
mencioén sobre ella. En contraparte con los mas religiosos, los misticos creen
y sienten a la musica como un apoyo fundamental para las ceremonias del
Dhikrlas cuales se apoyan en el sama, genero literario que significa “escuchar”
(cf. Revista Barakah Num 3), como se puede ver en el tratado Prueba
convincente de que es permisible escuchar instrumentos musicales de Abd a
Gani an Nabulsi.

La musica en el islam tiene una relacién directa con Allah, como se
puede percibir en la salmodia, en la llamada a la oracién realizada por
el almuédano, obligada a su realizacién por el profeta Muhammad,
siendo el primero un hombre llamado Bilal o por la forma en cual se
recitan los suras, sistema empleado a partir del siglo 1/VII, para resaltar
ciertas palabras y ayudar a la memoria, ademas de ciertas reglas creadas
para dar un sentido estético, como se percibe en el Taywid.

El Adhan y su estructura

Su base el es el Quran, y se compone de doce frases armonicas sobre
siete lineas de texto con repeticiones, de ritmica libre de acuerdo con la
region, por ejemplo, en el Magreb es sencilla con frases abiertas y
cerradas.

En Ramadan se acompafia del fazzaziyyat y en el mawlid o aniversario
del Profeta se salmodian himnos y relatos sobre él. El Turquia se recita
el poema de Suleyman Celeb.

En el islam la musica conduce al éxtasis camino hacia la suprema uniéon
con D/os, la cual tiene su origen en el Sama, es decir, en la Escucha,
como lo deja asentado Yalal ad-Din-Rumi, quien sefiala “es el adorno
del alma que le ayuda a descubrir el amor, a experimentar el escalofrio
del encuentro, a despojarse de los velos y a sentirse en presencia de
Allah”

La musica y la mistica son una, y se convierte en una especie de mantra que
sana al pronunciar sin cesar Allah de manera corta, diciendo /ak o ah, silabas
que al repetirse crean la voz Allah. Existen compositores famosos como
Mustafa Dede 1019 d.H/1610 d.C; Mustafa {tri 1050/1640 o Ali Sirayani.




Musica y humanidad culta

Si algo se denota en los pueblos éarabes es la responsabilidad de la
educacion la cual tiene su fundamento en el amor a Allah, quien no
estudia no puede acercarse a lo divino ni profundizar en su
espiritualidad, por ello, la musica se convierte en una rama muy
significativa de la educacion.

Es asi como dentro de este bosque de sabios, surge al-Kindi, el més
grande de los filésofos arabes, autor de trece tratados sobre musica y
considerado el més importante de la musica speculativa arabe, la cual se
divide en: aspectos éticos y cosmolodgicos de la musica, y aspectos
matematicos y acusticos. Aunado a ella, esté la Hermandad de la Pureza
o [jwan as-Safa, quienes ensefian que la musica lleva al conocimiento
espiritual sanando el alma al armonizarlo con la belleza y la armonia del
COSIMOS.

Dentro del estudio cientifico de la musica podemos mencionar a al-
Farabi, ibn Sina, Ibn Zayla, y Safi ad-Din Urmawi. Estos tedricos arabes
tomaron de la cultura griega mucha informacion y profundizaron en ella,
realizando marcas realmente prescindibles en el avance de la teoria
musical, es asi como el Kitab al — Agani o Libro de las canciones de Abu
‘l- Faray al Isfahani, en donde se recogen diversas canciones se
convierte en una muestra de la riqueza filosofica. Otro libro que
profundiza es Ahmad al Katib, en su libro Perfeccién del conocimiento
musical, abarca fonética, respiraciéon pronunciaciéon, asi como un
tratamiento especifico que ayuda a la ejecucion.

. . T yorSoyisaitls
SN K OGEr L Jo F I A

Al ot

La musica, el islam y el tiempo

Dentro del islam existen periodos fundamentales dentro del desarrollo
de la musica, como fueron los reinados de Uthman y Ali, en donde
musicos como Tuwais y Jathir dieron a conocer un tipo de musica persa
creado especialmente a partir de las canciones creadas por esclavos
persas, en paralelo hubo mujeres como "Azza al Mayla 86 a.H-705d.C
quien se convirtié en una de las grandes promotoras de la musica dando
vida a un tipo de cancion llamada al-gina al-mutgan.

Bajo el periodo omeya surgieron los mas importantes musicos de la
cancion arabe Ibn Misyah, Ibn Muhriz, Ibn Surayyj, al Garid y Yamila, la
mas famosa cantante muerta en el 102 d.H/720 d.C.

En la dinastia “abbasida la musica islamica tuvo su etapa dorada, no sélo
por los avances musicales sino por que surgi6 la primera literatura
islamica, siendo Siyyat, Zalzal, Mujariq, Alluya y Amr ib Bana los mas
grandes instrumentistas, junto con las grandes cantantes, "Ubayda,
Shariyya, Dananir y Mahbuba.

En el desarrollo de la Espafia islamica, su origen se da gracias a Ziyab
quien aflade al quinta cuerdo al ud, ademas de introducir nuevos
meétodos de educacion musical. Aunado a ello, surge un tipo de musica
mezclado de la cultura visigoda, beréber y la omeya, dando origen a
muwashshah y el zayal.

Es asi como se llega al origen de la musica actual, la cual tiene bajo cada
nota la historia religiosa y espiritual del Q uran.

Martha Leticia Martinez de Ledn. .. (Hencic Q;p e)°



Bibliografia

Zonis, E., Classical Persian Musica: an Introduction, Cambridge,
Massachusetts, 1973.
Reinhard, Kurt y Ursula, Les Traditions Musicales; Turquie, Paris, 1969
Kiesewetter, R: G.., die Musik der Araber, Lepzing, 1842.
La Dimension del sonido, A. Shiloah, Barcelona 1995
Farmer, H.G a History of arabian Music, London, 1929

Ecologia e Islam

Lic. Margarita Aguirre Macias




En el nombre de Allah el mds Misericordioso, el mds Compasivo, Alabado
sea Allah y que la paz y las bendiciones sean con el Profeta Mohammed, con
su familia, compafieros y amigos, amén.

Cuando uno se detiene un momento a contemplar la naturaleza, algunos
lugares pueden parecer el paraiso en la tierra, otros, sin embargo; nos
llenan de una profunda tristeza ya que observamos total devastacion,
sin vida, lo cual significa de cierta manera un anti-paraiso, un contexto
donde los animales mueren por el agua contaminada por
envenenamiento a falta de oxigeno en el agua, y a su vez un agua donde
no es posible utilizarla para realizar la ablucion para hacer la oracion. El
Sagrado Coran nos informa que toda la naturaleza es un signo de Allah
reflejando parte de Su misericordia y magnificencia en toda su creacion.

El Coran presenta la naturaleza como omnipresente pues gran parte de
los suras se mencionan nombres de la naturaleza: vacas, truenos, abejas,
luz, hormigas, amanecer, etc.

Por cierto, que toda la naturaleza, desde el punto de vista islamico, esta
en constante adoracion a Allah, los arboles, las plantas, los peces y los
animales, todos se inclinan en una suave e invisible brisa que lleva su
adoracion hacia su Sefior. No obstante, los hombres en ocasiones se
rebelan obstinadamente y pueden tener la creencia de que estan
aislados y son autosuficientes, e insistir en transgredir los limites que
Allah pues El ha establecido para ellos, hasta que llegue la hora del dia
del juicio el pago inevitable.

Por lo tanto, el ser humano tiene la obligacion de mantener un balance
en la tierra que pisa, respetar y valorar la creacion pues Allah menciona
en el Coran:

“El Sol y la Luna siguen una 6rbita precisa, y las hierbas y los arboles
se prosternan ante Dios. Elevo el cielo y Establecio la balanza de la
justicia para que no transgredan el equilibrio [de la equidad]”

Corén 55:5-8

La humanidad no debe transgredir las leyes de Allah, no obstante, si tener
conciencia del valor y respeto hacia la creacion pues en diversas ocasiones,
los animales y los humanos son tratados en pie de igualdad:

“[Y es un milagro de la creacién que] no hay criatura que camine en la
tierra o vuele con sus dos alas que no forme una comunidad igual que
ustedes. No he omitido nada en el libro. Todos los seres humanos seran
resucitados ante su Sefior [el dia del juicio] (Coran 6:38).

“Y las hierbas y los arboles se prosternan [ante Dios]”. (55:6).

“Lo glorifican los siete cielos, la Tierra y cuanto hay en ellos. No existe
nada que no Lo glorifique con alabanzas, aunque ustedes no puedan
percibir sus glorificaciones. El es magnanimo, Perdonador. (17:44).

Todo esto puede llevar a considerar que la proteccion del medio ambiente
es una obligacion religiosa (ibada) que cada musulmén debe llevar a cabo en
su vida cotidiana, desde la accién mas pequefia y que como seres sapientes
que somos; existe esa obligacion de proteger y preservar los ecosistemas.

Segun la tradicion profética, se menciona un hadith de Muslim que cita lo
siguiente:

“Si uno de vosotros ve un mal que lo cambie con su mano. Si no puede hacerlo,
que lo haga con su lengua, y si no puede hacerlo, que lo haga con su corazén y
este es el minimo de la fe”. Muslim.

Este hadith nos da un mensaje muy importante, primero el de realizar
acciones benéficas a través del intelecto y la acciéon y ser determinados para
gjercer un cambio benéfico y por ultimo, detestar la mala accién que
observamos cuando no se puede accionar y que esto es lo méas bajo de la fe.

Por otro lado, los lugares necesarios para poner limites y espacios que los
rodean, estan por ejemplo las &reas naturales que quedan en la tierra, por
citar algunos como los parques naturales, playas, cotos de caza, bosques,
etc., son absolutamente esenciales para el futuro del planeta y cuando un
gobierno dice: “No invadan esta drea porque la ley lo prohibe”, la gente, por
la avaricia o la desesperacion, harédn caso omiso.



Bajo el sistema islamico, cuando un 4rea es declarada Haram (ilicita) y
los preceptos islamicos invitan a protegerla, la comunidad musulmana
estarda mucho mds dispuesta a sacrificar sus intereses personales
inmediatos y a valorar y respetar los limites que no se deben traspasar
de ninguna manera.

Esto solo como ejemplo de como una ley sagrada islamica, que toca
nuestros corazones y lleva el recuerdo de Allah, resulta mas efectiva que
una ley secular, la cual va a necesitar de ejércitos cada vez més grandes,
policias cada vez més corruptos, soldados, burdcratas y prisiones para
tratar de imponerla, y todo se vuelve opresion en lugar de acatar la ley
de Allah y esto le sucede a las sociedades que desconocen el Islam
porque el ser musulman lleva a mejorar todas las esferas de la vida y en
este caso, también lo que se estéd puntualizando, el cuidado de todo ser
vivo y el medio ambiente.

Cuando la humanidad entienda que no son autosuficientes sino
totalmente indefensos y dependientes de un mundo natural
maravillosamente hermoso e inimaginablemente complejo, un mundo
natural y que, al igual que nosotros, es total y completamente
dependiente de Allah en absolutamente todos los aspectos de su vida,
seran sorprendidos y sobrecogidos por el asombro y aceptaran los
limites que sostienen el balance de la creacion de Allah. Pues Allah dice:

“Por cierto que el hombre se excede cuando se ve colmado de
riquezas y poder. pero la comparecencia seré ante tu Sefior”.

Coran 96:6-8.

Muy importante mencionar especificamente al profeta Mohammed y la
misericordia que tuvo y nos ensefid tener con los animales. El profeta,
Que la paz sea con él establecid que la compasién de los animales sea
una de las puertas para entrar al paraiso y que la crueldad con ellos un
motivo para entrar al infierno.

Entonces en el Islam no se permite abusar de los animales, dafiarlos,
matarlos sin ninguna causa necesaria o cargarlos mas de los que pueden.

En un hadith narrado por Al-Bujari y Muslim, Abu Huraira -que Allah esté
complacido con él- relata que el Mensajero de Allah - la paz sea con él -
dijo:

"Mientras que un hombre caminaba, tuvo mucha sed; encontré un pozo;
bajo para beber agua y al salir vio a un perro con la lengua afuera,
tratando de lamer el barro para buscar un poco de agua con que aplacar
su sed, el hombre se dio cuenta de que el perro estaba sufriendo,
sintiendo la misma sed que él tenia antes, volvio a bajar al pozo, llend su
zapato con agua y le dio al perro de beber, Dios (Allah) le perdoné sus
pecados por esta accion. Preguntaron al Profeta (saw): "Oh, mensajero
de Dios, jHay recompensa por mostrarse compasivo con los animales?
Respondi¢ él: Hay recompensa por mostrar compasion hacia cualquier
ser viviente.

Y se reporta en Al-Bujari y otros, relatan de Ibn Umar Allah esté
complacido con él que El Mensajero de Allah la paz sea con él djjo:

“Una mujer entro en el Infierno por haber encerrado una gata: ni la
alimenté, ni la dejé comer de lo que hay en la tierra”.

También se narra de Abu Hurairah que Allah esté complacido con él
dijo: El Mensajero de Allah la paz sea con él que dijo:

“mientras que un perro giraba por un pozo, casi le mataba la sed, le vio
una prostituta de los hijos de Israel; se quit6 su zapato, lo llené con
agua y le dio de beber. Allah le perdoné sus pecados a causa de ello”.

El profeta, trataba bien a los animales y era misericordioso con ellos, en
este sentido Ahmad y Abu Dawud corregido el Hadiz por Ahmad
Shaker— relatan de Abdullah ibn Yafar que Allah esté complacido con
ambos que el Mensajero de Allah entré en un local de un hombre de los
Ansar (los musulmanes de Medina) encontrdndose un camello. El
animal, cuando vio al Profeta derramo unas lagrimas.



El Mensajero de Allah se acerco al camello, le limpi¢ la parte trasera de
su cabeza, con lo cual el animal se quedé calmado. Entonces pregunto:
“ide quién es este camello? ;Quién es el duefio de este camello?” vino un
chico de los Ansar, y dijo: “Es mio, oh Mensajero de Allah” ell Profeta djjo:
“;no temes a Allah en esta bestia, que El te ha dado? Se quejo de ti, porque
le dejas con hambre y le cargas mucho trabajo”.

Este hadiz muestra la misericordia que tuvo el Profeta la paz sea con él y
como fue a calmar el dolor de un camello y prohibié a su propietario
hacerle dafio. Las palabras del Profeta: “;no temes a Allah en esta bestia?”
esto muestra que la compasion hacia los animales forma parte de temer
a Dios Todopoderoso.

Otro tema de suma relevancia es la manera en que el Profeta ensefi¢ a
como degollar a los animales, pues el hadiz narrado por Abu Dawud, An
Nasai y otros, dice que Shaddad ibn Aws dijo: “He escuchado dos
recomendaciones al Mensajero de Allah, la paz sea con él: que Allah
prescribié la caridad en todo, pues si matéis, matad bien y si degolléis un
animal, degolladlo bien; tenéis que afilar bien el cuchillo, y colocar bien el
animal”.

Ahmad e Ibn Mayah relataron que Ibn Umar dijo: el Mensajero de Allah
la paz sea con él ordena afilar el cuchillo, ocultar al animal que se
deguiella del otro animal, y dijo: Si alguno de vosotros quiere degollar,
que lo haga rapido”.

Y también el Mensajero de Allah que la paz sea con él prohibi¢ dafiar a
los animales. Al Bujari y Muslim relatan de Ibn Umar que Allah esté
complacido con ambos que el Mensajero de Allah, la paz sea con él
maldijo quien use un ser vivo como blanco de tiro (por diversion).

Por lo anterior, solo se relatan pocos ejemplos tanto del Coran como de
la tradicion profética para que el musulmén obtenga sabiduria a través
de éstas dos principales fuentes isldmicas y las aplique en su vida, pues
de esta manera sera ejemplo para todas las naciones.

El mundo islamico cree en lo Allah y Su Mensajero han ordenado, asi
también que en toda la tierra nadie es mas compasivo y amable con las
criaturas de Dios que el Profeta Muhammad que Allah le bendiga a él, a
su familia y compafieros. Allah Todopoderoso, Misericordioso le
describe asi en su libro: “Soélo te hemos enviado como misericordia para
todas las criaturas”.

Bibliografia:

Garcia, Isa, El Coran, Traduccion comentada, Cairo, febrero 2016.




Amor propio

“aprende a decir me quiero antes de decir te quiero”

Francisco Javier “Abdul Karim” Garcia

Autor: Lic. Psicologia Margarita Aguirre Macias.




“iPues no es acaso con el recuerdo de Allah con lo que se tranquilizan
los corazones?”. (13:28)

"Que en verdad creamos al hombre en la mejor armonia “(95:4)

"Y sé paciente, pues en verdad Alléh no deja que se pierda la
recompensa de los que hacen el bien “(11:115)

"Cierto que Alldh no cambia lo que una gente tiene hasta que ellos
cambien lo que hay en si mismos“(13:12)

:Qué es Amor propio?

La aceptacion, el respeto, las percepciones, el valor, los pensamientos
positivos y consideraciones que tenemos hacia nosotros mismos

El amor propio depende de nuestra voluntad para querernos

No de quienes estan a nuestro alrededor ni de las situaciones o
contextos en los cuales nos desenvolvemos.

Las personas que sienten amor propio se caracterizan por ser amigables,
respetuosos, amorosas, independientes, se preocupan por Su
crecimiento personal, su estado de salud, su formacién y dar lo mejor
de si.

Amor propio y autoestima

Reconocernos, valorarnos, respetarnos, aceptarnos y superarnos cada
dia forma parte de nuestra autoestima; si no sentimos amor propio
entonces serd muy dificil tener una alta autoestima

Las personas que se sienten seguras de sus capacidades y fortalezas se
proponen metas que a futuro les generaran mayores beneficios en su
vida. Por ejemplo, conseguir un mejor empleo y tomar las
oportunidades que se nos presentan.

Tener equilibrio mental

El equilibrio mental es el reflejo de la aceptacion de ser quienes somos,
lo que implica tener una alta autoestima al reconocer las capacidades,
cualidades, dificultades y defectos que tenemos, saben recibir y ser
gratos cuando otros le ofrecen carifio o afectos y, de la misma manera,
son capaces de reconocerlo, es reconocer la importancia de estar
dispuesto a vivir y disfrutar de relaciones armoniosas en las cuales se
respete la individualidad y los buenos tratos.

Es saber tomar de decisiones

Tomar decisiones sin necesidad de consultar a otras personas y
asumiendo las responsabilidades de nuestros actos es ejemplo de tener
un alto nivel de autoestima.

Autoestima baja es tener sentimientos de tristeza y soledad

Sentirse triste, desconsolado y con ganas de llorar es sinénimo de baja
autoestima y de que se esta experimentando una o mas situaciones que
generan depresion, soledad y lamento.

Es castigarnos por ser buenos y no excelentes; ser exigentes y
organizados con las responsabilidades personales, escolares o laborales
es importante; sin embargo, exigirnos més de lo necesario y castigarnos
por no alcanzar la méxima puntuacion o por no ser los primeros en una
competicion no es sindénimo de derrota sino de baja autoestima.

Envidiar la situacion o suerte de otros es un ejemplo de baja autoestima.
Lo correcto es no ser envidioso y reconocer que todas las personas
tenemos caminos y suertes diferentes por experimentar.

La autoestima es el resultado de la evaluacién y percepcion que
tenemos de nosotros mismos.



La autoestima se puede mantener y alimentar con felicidad, ajustando
el concepto de nuestra forma de ser, de manera positiva, esto en
especial cuando se experimentan situaciones dificiles a lo lago de la
vida.

Cabe destacar que tener un alto autoestima o amor propio no es
sinénimo de egoismo, vanidad o soberbia. Lo realmente importante es
estar bien con nosotros mismo y proyectar eso al exterior porque asi
seremos vistos y percibidos.

SIETE PASOS PARA AUMENTAR EL AMOR PROPIO

1. Permanece atento y consciente

Las personas que tienen mas amor propio tienden a saber lo que
piensan, sienten y desean. Ellas son conscientes de lo que son y lo ponen
en practica y no actuan en funcién de lo que otros quieren para ellos.

2. Actta en funcién de tus necesidades, no de tus deseos

Amar no significa cumplir con los deseos del otro, sino facilitarle lo que
necesita. Si te centras en lo que necesitas te mantendras apartado de
los patrones de comportamiento automaticos que son poco saludables,
esos que te dan problemas o que te mantienen anclado en el pasado.

3. Practica un buen cuidado personal

Quien se aman a si mismo se alimenta a través de actividades
saludables, una buena alimentacion, ejercicio, buen suefio, intimidad e
interacciones sociales saludables.

Porque el amor propio no es egoismo, es un ejercicio de salud para el
propio equilibrio fisico, mental y emocional.

4. Establecer limites

Tener valor para establecer limites y para decir «no» a todo lo que le
afecta fisica, emocional o espiritualmente. Los limites nos ayudan a
mejorar la calidad de nuestras relaciones y en definitiva a aumentar el
amor propio.



5. Protégete de las personas toxicas

No pierde el tiempo con aquellos que intentan envenenar su espiritu.
Aprende por tanto a manejarlos con efectividad, puesto que no se trata
solo de huir o poner distancia.

Amor propio es también saber desenvolvernos ante las situaciones mas
complejas sabiendo imponer nuestros derechos y necesidades.

6. Perdonate a ti mismo

Los seres humanos podemos ser muy duros con nosotros mismos. ser
responsables de nuestras acciones no implica que tengamos que
castigarnos por ellas eternamente, aprender de los errores, aceptan su
humanidad y se perdonan.

El paso que daremos al dar forma a ese necesitado perdén se traduce
en una sola palabra: libertad.

7. Vive con intencién

Es bueno que tengas al menos un proposito. Si tu intencion es vivir una
vida significativa y saludable, debes tomar las decisiones que apoyan
esta intencion. Y cuando tengas éxito en este objetivo Descubriras que
puedes quererte mucho mas si ves como logras lo que te propusiste
hacer. Para ello es necesario establecer tus intenciones de vida.

No se puede amar a otro més de lo que uno se ama a si mismo: por lo
tanto, es necesario aprender a amarse para poder ofrecer amor més
auténtico y significativo a quienes nos rodean.

Datos de contacto:
Francisco Javier “Abdul Karim” Garcia
Lic. Homeopatia y Formacion en psicoterapia Gestalt y transpersonal
33-2271-4067

E-MAIL: xavier.consultor80@gmail.com



V4

% 9

En el nombre de Allah, el Clemente, el Compasivo, el Misericordioso

Que el Arte, la Creacién y el amor que emerge de la propia espiritualidad
sean semillas en nuestros corazones
para entretejer y crecer desde nuestras diferencias.

Martha Leticia Martinez de Leén... (Hidondle (s Je 2



'

La primera revista musulmana en México
para fomentar el didlogo interreligioso,
cientifico y con él no creyente

®

Te invita a escribirlos y expresarnos tus
dudas, temas de interés, opinion y a
colaborar.

revistabarakah@gmail.com



&2

P
) G
s 5

o~
'Alhamndulillah

Toda alabanza pertenece a Dios



La primera revista musulmana en México
Para fomentar el didlogo interreligioso, cientifico y con el no creyente®

Todos los derechos pertenecen a

Martha Leticia Martinez de Leon... (Hdenslo o;é“ g)®

y cada articulo a sus colaboradores.



