
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1443/2021 

ل مخصص  

   عمرو  .د
الوردان   

Revista Barakah® 

 

ي إسلامية مجلة أول  
المكسيكي ف   

ي ومع العلم معي ، الأخرىي الأدياني معي للحوار  المؤمني  ي غي   

 
La primera revista musulmana en México 

para fomentar el diálogo interreligioso, científico y con el no creyente 



 
Página legal 

 
Todos los derechos pertenecen a  

 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio  سكوت   فرح  ® 

 
 

Portada 
Imagen tomada de  

https://instrumentosmusicales10.net/arabes 

Sin fines de lucro 

 
 

 

 

La creación de esta revista tiene como fundamento ser una Bendición -Barakah-, al compartir el conocimiento del islam 

para fortalecer el dialogo interreligioso, científico y con el no creyente . 

® Barakah 

 
ركة    ب 

 



Editorial 

ه   سْم  ب   
َّٰ لل     ٱ 

ن 
لر حْم َّٰ

 
م   ٱ ي  لر ح 

 
ٱ  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Hablar de la música más allá de la teoría, implica acercarnos a la profundidad de nuestra esencia, de todo aquello que fuimos, somos 

y vamos construyendo. La música en las cinco grandes religiones es considerada la voz de D/os, y de manera similar a este lenguaje, 

es diferente.  Cada sonido a pesar de ser la misma nota tiene un sentido diferente dependiendo de quién y en el momento en cual se 

realice.  

La música sana, alimenta el espíritu y nos recuerda que somos esencias de lo divino, por ello, desde tiempos antiguos el hombre ha 

hecho de los sonidos parte de su vida. Se dice, que todo tiene su música, las flores, los árboles, la tierra, las rocas, por ello, nada es 

inerte, todo tiene una melodía, imperceptible para el oído humano, pero existente. 

Es así como a causa de esta necesidad de crear, de sanar y de liberar, el ser humano comenzó no sólo a construir instrumentos, sino 

a entretejer la música con su vida, con su caminar, con sus decisiones, y sobre todo con su espiritualidad, por esta razón, el número 4 

de la revista Barakah®, está dedicado a la música islámica. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

En el desarrollo diario del islam, la música tiene su principio en el todo, en la llamada a cada oración, en la recitación del Q´uran, pero 

sobre todo en el desarrollo de la mística, la música sublima al creyente y pone en un estado intermedio donde la materia y el espíritu 

se unen, aunado a ello, se encuentra el tema sobre la ecología y el Islam, en donde se nos hace comprender la relación divina que 

existe entre la creación y el ser humano, somos tierra y de manera semejante a la naturaleza algo divino germina, da fruto y alimenta 

de nuestro interior hacia el exterior, lo cual se une al artículo sobre el Amor propio, porque amarnos implica consagrar a Allah. 

En el nombre de D/os, el Clemente, el Compasivo, el Misericordioso. 

Anhelo que las palabras escritas en este número sean parte de los elementos que hacen germinar y embellecer la Creación de D/os. 

 

 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوتيفرح  ® 

Hermeneuta en Libros Sagrados, Lenguas Antiguas 
Creadora de la Teología del Silencio, de la Carne y Mística Cuántica® 

 



 

 

Número dedicado a: 
 

 

 الله
 

Dra. Nahla El-Haraki      
 

y a ti    
 

Dr. Amr Elwardany 
 

porque la belleza de Allah se describe en cada una de tus enseñanzas 

 

 

 

 

 

 



 

Agradezco a: 

 

Margarita Macías Aguirre 

Francisco Javier “Abdul Karim” García 

y a  

Jorge de Jesús Olvera 

por escuchar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Barakah es la gracia de D/os dispersa en personas, lugares, objetos y manifiesta la revelación de D/os.  

Es la fuerza de D/os contraída para ser compartida y fortalecer a quien la otorga y recibe.  

La Barakah pertenece al misticismo islámico,  

 Es la fuente de donde emana el agua divina, la única capaz de saciar la sed del Hombre,  

porque como menciona el sabio del islam Amr Elwardany 

No es el agua quien te quita la sed, es  ه  ٱلّلَٰ



حان   ٱلله سب   
 

SubhanAllah 

la Gloria sea para D/os 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La música e instrumentos árabes e islámicos 
 
el conocimiento que se tiene de la música árabe e islámica se ha descrito 
y se encuentra en textos antiguos filosóficos , sin embargo, aunque se 
puede reconstruir la historia reconstruir la música es difícil, ya que la 
música al igual que  el texto sagrado del islam, es decir, el Q´uran, se 
transmitía de manera oral, era la memoria la que provocaba una 
interpretación nueva con matices y tintes base y fundamentales, esto es 
lo que le otorga el sentido de continuidad y de tradición artística, pero 
sobre todo religiosa. 
 
Un punto interesante es que la música nos muestra rasgos de cada 
pueblo entrelazados con las culturas con las cuales se fueron 
relacionando, haciendo de esto la raíz de la historia musical. Es así como 
en la música actual, pesar de encontrar innovaciones interesantes no 
puede dejarse atrás la influencia de los sonidos y ritmos antiguos.  La 
música islámica a partir del siglo I d.H/VII d.C., comenzó a ser conocida 
y a ser distinguida por ciertos sonidos y modos de cantar, esta llamada 
“nueva música”, se extendió del Cáucaso al Golfo pérsico, llegando hasta 
el Atlántico, convirtiendo a músicos árabes, turcos, bizantinos, persas y 
africanos en personas famosas dentro del ámbito artístico, además de 
que la música logró darles libertad a ciertos esclavos. 
 
Durante el periodo de las conquistas musulmanas los árabes no 
rechazaron la cultura de los pueblos, sino que la aceptaron y las fueron 
relacionando con sus tradiciones. Al Kindi, uno de los más grandes 
filósofos árabes, en el 261 d.H/874 d.C., dejó escrito en su tratado sobre 
el laúd: 
 

has de saber que todos los pueblos poseen para este instrumento un 
sistema musical propio que los demás pueblos no comparten. Las 
diferencias entre los pueblos con respecto a este instrumento son de la 
misma índole que las diferencias que hay entre ellos. Los árabes, los 
rum también llamados bizantinos, los persas, los jázaros, los etíopes, y 
en general, toda la especia humana, difieren entre sí, por su 
 naturaleza, su inteligencia, sus opiniones, sus deseos y su conducta. 

 
 

La música en los pueblos musulmanes no sólo dio pie a un gran conjunto 
de arte auditivo, sino que se crearon tratados interesantes como la obra 
de Ijwan as-Safa, llamada Epístola sobre la música, o el kitab al agani o 
libro de las canciones, obras que analizan la relación no sólo de la música 
con la religión entrelazada con la cultura, tradiciones y forma de vivirla, 
sino su relación con la palabra, especialmente la poesía. 
 
La música musulmana muestra inflexión vocal y ciertas reglas 
prosódicas que le otorgan una personalidad y estructura rítmica y 
melódica. Lo cual hoy le otorga una distinción de belleza, originalidad, 
y dividiéndola en: 

• música turca 

• música persa o irania 

• música magrebí 

• música del Cercano Oriente 
 
el folclor musical, desde siglos atrás hasta la actualidad es la raíz de 
diversos estilos musicales, y crea una diferencia entre la llamada música 
de arte. Es así como la primera se relaciona con los grupos étnicos y su 
forma de vida, las cuales se relacionan con la épica, danzas, procesiones, 
problemas religiosos, ceremonias, mientras que la llamada orta oyunu y 
el teatro de sombras le dan sentido a la música de arte. Sin embargo, en 
ambas la gama tonal es estrecha, discontinua, regularmente llega hasta 
el tercer tono, antifonal con patrones rítmicos realizados por las palmas 
o con tambores. 
 
Aunado a estos tipos de música está la llamada música épica, la cual se 
destaca por el acompañamiento del rabab, o violín popular de una sola 
cuerda, también acompañada por poesía improvisada semiclásica y 
coloquial, en la cual se describen diversos temas y creada en particular 
para cantarse, por lo que cada verso está estructurado de acuerdo con 
la melodía, es decir, que la base retórica del verso no es tan importante. 
Las canciones pueden dividirse en: silábicas – una nota por sílaba -, cuyo 
ritmo es vivo, medido y reducido y las melismáticas, -muchas notas por 
sílaba-, con una rítmica libre. La música popular, es conocida por una 
sola línea melódica con formas antiguas polifónicas. 
 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dentro de la música folclórica, en la región que rige el Sinaí hasta el 
norte de Siria, es conocida una danza llamada Debka, en la cual se usa 
un Mugwiz o instrumento de doble caña con dos canutos iguales. 
 
En contraparte a la música regional y folclórica,  la música llamada de 
arte, la cual tiene como base a Ishaq al-Mawsili, tenía métodos de 
notación relacionados con el sistema alfabético, los cuales se utilizaban 
para explicar y enseñar, es decir, era una forma pedagógica, que utilizaba 
el maestro para relacionarse de manera especial y única con su alumno, 
el cual se convertía en un “Hijo”, quien desarrollaba creatividad en la 
composición, además de ser cantante, instrumentalista, poeta, pero 
sobre todo un hombre con un exceso de cultura, la cual era sumamente 
necesaria para la improvisación, cuando la música se creaba en 
conjunto, todos los músicos tocaban la misma línea melódica a un 
tiempo diverso, además de darle una carga de matices que dieron origen 
a la heterofaonía, unida a octavas dominantes y cuartas subdominantes, 
unida a una gama de sonidos vocales en tono nasal, vibrato, gutural entre 
otros. 
 
La música islámica depende por completo de la forma del canto y del 
uso otorgado a la ornamentación y la variación. En la música persa, cada 
adorno musical, se clasifica en “habitual y personal”, los cuales unidos 
producen approggiaturas, trinos, gruppeti así como sucesión rápida de 
una sola nota apoyada en una única sílaba. Lo anterior produce que este 
tipo de música sea más sutil, en especial por su uso entre las segundas 
y las terceras, así como por intervalos de ¾, 5/4, 6/4 de tono. Para este 
tipo de música el instrumento más usado es el ́ ud, instrumento de cuello 
corto. 
 
Dentro del desarrollo de la teoría modal, el asabi, o de dedos se le 
atribuye a Ishaq al Mawsili, el cual se fundamenta en el desarrollo de 
traste y el doigie usados para producir notas en el úd, ajustadas en 
cuartas, cada una de estas cuerdas. 
 
Una vez definidos los intervalos de una de las cuerdas, se organizan 
sistemas en secuencias de cuatro notas, lo cual da una libertad infinita. 
 

 

A lo largo del siglo XIII d.H/XIX d.C las escalas a 17 a 24 intervalos 
fueron las más populares, hasta llegar a ser las adoptadas por el mundo 
islámico. De esta manera se entiende que las escalas básicas son 
distintos a la música occidental. 
 
La música creada en Irán llamado sistema modal iranio o avaz, tiene 
doce modos, fragmentados en siete modos principales y cinco 
secundarios llamados dastgahs, los cuales consisten en un número de 
secuencias melódicas o gushes, los cuales suceden en un orden 
determinado. Aunado a ello, está la shahid o nota testimonial central, la 
cual se repite con frecuencia, la ist o nota de pausa, la mutagayyir o nota 
variable y la furud -i kamal o nota final.  En ocasiones los gushes se 
traspasan a otras escales creando esquemas de principios lentos y llenos 
de energía, acompañados de la shahid que da un término animado. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

En el maqam iraquí se mezcla todo un conjunto de convencionalismo 
particulares relacionados con las escalas, motivos, melodías, tipos de 
canto, textos, dialectos, sonidos y acompañamientos rítmicos con 
diversos instrumentos, aunque su base está fundamentada en el 
acompañamiento vocal. 
 
La nuba surgida en norte de África, es semejante, sin embargo, tiene una 
progresión rítmica, en donde su cualidad es la improvisación. 
 
El fasil turco se reconoce por la secuencia de piezas vocales e 
instrumentos en donde se mezclan diversos géneros e improvisaciones 
llamadas Taqsim, las cuales tiene secciones con notas centrales y 
motivos iniciales y finales. 
 
Las layali son consideradas improvisaciones locales, significa “noches” 
y se deriva de las palabras ya-luyli, ¡oh noche!, la cual es su base fonética, 
a partir de esta palabra el cantante improvisa una línea melódica y 
rítmica, en ocasiones se acompaña con el Ud, el cual se mezcla con 
otros instrumentos, pero a ritmos cortos. 
 
 
 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El mawwal, no depende tanto de la improvisación musical, pero sí de la 
poética libre. 
 
Es importante reconocer que dentro de la música islámica el ritmo es 
fundamental, incluso en los primeros tres siglos del islam, se 
desarrollaron tratados sobre éste, el cual se fortalece de silencios 
fundamentales que dan sentido y enriquecen.  La línea melódica se basa 
en el verso de la qasida, el cual coincide en dos hemistiquios, apoyados 
de la gramática y la prosódica de la cual tomaron un círculo con un 
punto para indicar compases, sonidos prolongados y silencios, en donde 
los compases principales dan tintes diferentes a los timbres y a la calidad 
del sonido a través de los ornamentos vocales y de sonido de los cuales 
ocho son los centrales. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Instrumentos 
 
A lo largo de la historia del islam los instrumentos han cambiado de 
maneras variadas, pero siempre en relación con la palabra, como: 
 
Tambores  
 

• El mizmar, el cual da sentido a diversos instrumentos de viento 
o de lengüeta doble.    

• Los idiófonos, los cuales producen sonidos propios como las 
castañuelas metálicas, címbalos que se colocan en el dedo 
pulgar y a la altura del corazón.  

• los militares como cucharas de madera, láminas de cobre o 
bidones de petróleo. 

• Los membranófonos o tambores de caja, circulares o 
rectangulares con discos tintineantes, o de cuerdas estiradas bajo 
el pellejo. 

• El darbukkah, o tambor vasiforme, creado en sus orígenes de 
barro, siendo ahora de metal. 

• El zarb iraní, tambor de madera creado para la música de arte, 
colocado bajo las piernas o el brazo. 

• Tabl o tambores cilíndricos de dos pellejos, en donde se baten 
palillos flexibles. 

• Naqqarat o atabales, tambores hemisféricos con un pellejo tenso, 
los cuales se colocan en los camellos para ser tocados en las 
ceremonias de Mawlawi. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aerófonos o instrumentos de viento  
 

• Nay o flautas oblicuas con cinco o seis agujeros en la parte 
superior e inferior. 

• Zurna o gayta, de lengüeta doble similar al oboe o de una 
lengüeta, con forma final de campana y boquilla de anillo 
metálico. 

• Karna trompeta usada en Irán con 1.8 metros de longitud. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cordófonos o instrumentos de cuerda 
 
• Úd de cuello corto utilizado para la enseñanza pedagógica de la 

música. 
• Úd moderno sin trastes con cinco cuerdas dobles, tocado con 

plumas de águila. 
• Laúd de cuello largo 
• Sitar con cuatro cuerdas y 25 trastes movibles 
• Tambúr similar al sitar con dos o tres cuerdas. 
• Komuz kirguís y la dombra kazaka de cuello largo y tres cuerdas 

sin trastes. 
• Qanun – colocado sobre las rodillas para ser tocado con el dedo 

índice. 
• Santur de 72 cuerdas distribuidas en cuatro grupos sobre 18 

puentes pequeños movibles en dos filas y tres registros. 
 

 

 

 

Instrumentos de arco 
 
• Rabab de forma redonda y rectangular con una sola cuerda. 
• Rabab de forma oval o esférica con dos cuerdas afinadas en la 

quinta como tónica 
• Kamanya caja de madera con tres o cuatro cuerdas con final en 

una clavija 
• Simsimiyya lira de cinco cuerdas. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La música y el islam 

 

Dentro del desarrollo espiritual y teológico la música ha tenido variantes no 

sólo en su desarrollo artístico sino en cuanto a sus partidarios, así algunos la 

consideran como un sendero que conduce a la falta de respeto al cuerpo al 

mezclar la sexualidad de la mujer convirtiéndola en un objeto sexual, como la 

cercanía que puede tener esta con el alcohol o ciertos estupefacientes, sin 

embargo, se encuentra el otro lado, en donde la música se convierte en un 

acercamiento a lo sagrado y a lo divino a través de su repeticiones, plegarias, 

duas y a la calma que puede ofrecer. Además de ello, se debe de comprender 

que no existe una separación entre la música sacra y la seglar, claro está de 

los países musulmanes, la cual es diferente a la llamada música occidental, ya 

que el islam es una forma de vida, entonces de manera similar a como el 

Q´uran no se separa de las leyes civiles, tampoco la música religiosa se aleja 

de la seglar. 

 

Muchos estudiosos señalan que el profeta Muhammad aceptaba la música 

religiosa, y se apoyan en las hadith, ya que en las páginas del Q´uran no se hace 

mención sobre ella. En contraparte con los más religiosos, los místicos creen 

y sienten a la música como un apoyo fundamental para las ceremonias del 

Dhikr las cuales se apoyan en el sama, género literario que significa “escuchar” 

(cf. Revista Barakah Núm 3), como se puede ver en el tratado Prueba 

convincente de que es permisible escuchar instrumentos musicales de Abd a 

Gani an Nabulsi. 

 

La música en el islam tiene una relación directa con Allah, como se 
puede percibir en la salmodia, en la llamada a la oración realizada por 
el almuédano, obligada a su realización por el profeta Muhammad, 
siendo el primero un hombre llamado Bilal o por la forma en cual se 
recitan los suras, sistema empleado a partir del siglo I/VII, para resaltar 
ciertas palabras y ayudar a la memoria, además de ciertas reglas creadas 
para dar un sentido estético, como se percibe en el Taywid. 
 

 

 

 

El Adhan y su estructura 
 
Su base el es el Q´uran, y se compone de doce frases armónicas sobre 
siete líneas de texto con repeticiones, de rítmica libre de acuerdo con la 
región, por ejemplo, en el Magreb es sencilla con frases abiertas y 
cerradas. 
 
En Ramadán se acompaña del fazzaziyyat y en el mawlid o aniversario 
del Profeta se salmodian himnos y relatos sobre él. El Turquía se recita 
el poema de Süleyman Çeleb. 
 
En el islam la música conduce al éxtasis camino hacia la suprema unión 
con D/os, la cual tiene su origen en el Sama, es decir, en la Escucha, 
como lo deja asentado Yalal ad-Din-Rumi, quien señala “es el adorno 
del alma que le ayuda a descubrir el amor, a experimentar el escalofrío 
del encuentro, a despojarse de los velos y a sentirse en presencia de 
Allah”. 
 
La música y la mística son una, y se convierte en una especie de mantra que 

sana al pronunciar sin cesar Allah de manera corta, diciendo lah o ah, sílabas 

que al repetirse crean la voz Allah. Existen compositores famosos como 

Mustafa Dede 1019 d.H/1610 d.C; Mustafa Ítri 1050/1640 o Ali Sirayani. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Música y humanidad culta 
 
Si algo se denota en los pueblos árabes es la responsabilidad de la 
educación la cual tiene su fundamento en el amor a Allah, quien no 
estudia no puede acercarse a lo divino ni profundizar en su 
espiritualidad, por ello, la música se convierte en una rama muy 
significativa de la educación. 
 
Es así como dentro de este bosque de sabios, surge al-Kindi, el más 
grande de los filósofos árabes, autor de trece tratados sobre música y 
considerado el más importante de la musica speculativa árabe, la cual se 
divide en: aspectos éticos y cosmológicos de la música, y aspectos 
matemáticos y acústicos. Aunado a ella, está la Hermandad de la Pureza 
o Ijwan as-Safa, quienes enseñan que la música lleva al conocimiento 
espiritual sanando el alma al armonizarlo con la belleza y la armonía del 
cosmos. 
 
Dentro del estudio científico de la música podemos mencionar a al-
Farabi, ibn Sina, Ibn Zayla, y Safi ad-Din Urmawi. Estos teóricos árabes 
tomaron de la cultura griega mucha información y profundizaron en ella, 
realizando marcas realmente prescindibles en el avance de la teoría 
musical, es así como el Kitab al – Agani o Libro de las canciones de Abu 
´l- Faray al Isfahani, en donde se recogen diversas canciones se 
convierte en una muestra de la riqueza filosófica. Otro libro que 
profundiza es Ahmad al Katib, en su libro Perfección del conocimiento 
musical, abarca fonética, respiración pronunciación, así como un 
tratamiento específico que ayuda a la ejecución. 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

La música, el islam y el tiempo 
 
Dentro del islam existen periodos fundamentales dentro del desarrollo 
de la música, como fueron los reinados de Úthman y Ali, en donde 
músicos como Tuwais y  Jathir dieron a conocer un tipo de música persa 
creado especialmente a partir de las canciones creadas por esclavos 
persas, en paralelo hubo mujeres como ´Azza al Mayla 86 a.H-705d.C 
quien se convirtió en una de las grandes promotoras de la música dando 
vida a un tipo de canción llamada al-gina al-mutqan. 
 
Bajo el periodo omeya surgieron los más importantes músicos de la 
canción árabe Ibn Misyah, Ibn Muhriz, Ibn Surayyj, al Garid y Yamila, la 
más famosa cantante muerta en el 102 d.H/720 d.C. 
En la dinastía ́ abbasida la música islámica tuvo su etapa dorada, no sólo 
por los avances musicales sino por que surgió la primera literatura 
islámica, siendo Siyyat, Zalzal, Mujariq, Alluya y Amr ib Bana los más 
grandes instrumentistas, junto con las grandes cantantes, ´Ubayda, 
Shariyya, Dananir y Mahbuba. 
 
En el desarrollo de la España islámica, su origen se da gracias a Ziyab 
quien añade al quinta cuerdo al ud, además de introducir nuevos 
métodos de educación musical. Aunado a ello, surge un tipo de música 
mezclado de la cultura visigoda, beréber y la omeya, dando origen a 
muwashshah y el zayal. 
 
Es así como se llega al origen de la música actual, la cual tiene bajo cada 
nota la historia religiosa y espiritual del Q´uran. 
 
 
 

Martha Leticia Martínez de León…Silencio  سكوت    ف رح  ® 

 
 
 
 
 

 



  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bibliografía 
 

Zonis, E., Classical Persian Música: an Introduction, Cambridge, 
Massachusetts, 1973. 

Reinhard, Kurt y Ursula, Les Traditions Musicales; Turquie, París, 1969 
Kiesewetter, R: G.., die Musik der Araber, Lepzing, 1842. 

La Dimensión del sonido, A. Shiloah, Barcelona 1995 
Farmer, H.G a History of arabian Music, London, 1929 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

En el nombre de Allah el más Misericordioso, el más Compasivo, Alabado 

sea Allah y que la paz y las bendiciones sean con el Profeta Mohammed, con 

su familia, compañeros y amigos, amén. 

Cuando uno se detiene un momento a contemplar la naturaleza, algunos 

lugares pueden parecer el paraíso en la tierra, otros, sin embargo; nos 

llenan de una profunda tristeza ya que observamos total devastación, 

sin vida, lo cual significa de cierta manera un anti-paraíso, un contexto 

donde los animales mueren por el agua contaminada por 

envenenamiento a falta de oxígeno en el agua, y a su vez un agua donde 

no es posible utilizarla para realizar la ablución para hacer la oración. El 

Sagrado Corán nos informa que toda la naturaleza es un signo de Allah 

reflejando parte de Su misericordia y magnificencia en toda su creación.  

El Corán presenta la naturaleza como omnipresente pues gran parte de 

los suras se mencionan nombres de la naturaleza: vacas, truenos, abejas, 

luz, hormigas, amanecer, etc.  

Por cierto, que toda la naturaleza, desde el punto de vista islámico, está 

en constante adoración a Allah, los árboles, las plantas, los peces y los 

animales, todos se inclinan en una suave e invisible brisa que lleva su 

adoración hacia su Señor. No obstante, los hombres en ocasiones se 

rebelan obstinadamente y pueden tener la creencia de que están 

aislados y son autosuficientes, e insistir en transgredir los límites que 

Allah pues Él ha establecido para ellos, hasta que llegue la hora del día 

del juicio el pago inevitable. 

Por lo tanto, el ser humano tiene la obligación de mantener un balance 

en la tierra que pisa, respetar y valorar la creación pues Allah menciona 

en el Corán: 

“El Sol y la Luna siguen una órbita precisa, y las hierbas y los árboles 

se prosternan ante Dios. Elevó el cielo y Estableció la balanza de la 

justicia para que no transgredan el equilibrio [de la equidad]”  

Corán 55:5-8 

 

 

La humanidad no debe transgredir las leyes de Allah, no obstante, si tener 

conciencia del valor y respeto hacia la creación pues en diversas ocasiones, 

los animales y los humanos son tratados en pie de igualdad:  

“[Y es un milagro de la creación que] no hay criatura que camine en la 

tierra o vuele con sus dos alas que no forme una comunidad igual que 

ustedes. No he omitido nada en el libro. Todos los seres humanos serán 

resucitados ante su Señor [el día del juicio] (Corán 6:38). 

“Y las hierbas y los árboles se prosternan [ante Dios]”. (55:6).  

“Lo glorifican los siete cielos, la Tierra y cuanto hay en ellos. No existe 

nada que no Lo glorifique con alabanzas, aunque ustedes no puedan 

percibir sus glorificaciones. Él es magnánimo, Perdonador.  (17:44). 

Todo esto puede llevar a considerar que la protección del medio ambiente 

es una obligación religiosa (ibada) que cada musulmán debe llevar a cabo en 

su vida cotidiana, desde la acción más pequeña y que como seres sapientes 

que somos; existe esa obligación de proteger y preservar los ecosistemas.  

Según la tradición profética, se menciona un hadith de Muslim que cita lo 

siguiente: 

“Si uno de vosotros ve un mal que lo cambie con su mano. Si no puede hacerlo, 

que lo haga con su lengua, y si no puede hacerlo, que lo haga con su corazón y 

este es el mínimo de la fe”. Muslim. 

Este hadith nos da un mensaje muy importante, primero el de realizar 

acciones benéficas a través del intelecto y la acción y ser determinados para 

ejercer un cambio benéfico y por último, detestar la mala acción que 

observamos cuando no se puede accionar y que esto es lo más bajo de la fe.  

Por otro lado, los lugares necesarios para poner límites y espacios que los 

rodean, están por ejemplo las áreas naturales que quedan en la tierra, por 

citar algunos como los parques naturales, playas, cotos de caza, bosques, 

etc., son absolutamente esenciales para el futuro del planeta y cuando un 

gobierno dice: “No invadan esta área porque la ley lo prohíbe”, la gente, por 

la avaricia o la desesperación, harán caso omiso.  

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bajo el sistema islámico, cuando un área es declarada Haram (ilícita) y 

los preceptos islámicos invitan a protegerla, la comunidad musulmana 

estará mucho más dispuesta a sacrificar sus intereses personales 

inmediatos y a valorar y respetar los límites que no se deben traspasar 

de ninguna manera.  

Esto solo como ejemplo de cómo una ley sagrada islámica, que toca 

nuestros corazones y lleva el recuerdo de Allah, resulta más efectiva que 

una ley secular, la cual va a necesitar de ejércitos cada vez más grandes, 

policías cada vez más corruptos, soldados, burócratas y prisiones para 

tratar de imponerla, y todo se vuelve opresión en lugar de acatar la ley 

de Allah y esto le sucede a las sociedades que desconocen el Islam 

porque el ser musulmán lleva a mejorar todas las esferas de la vida y en 

este caso, también lo que se está puntualizando, el cuidado de todo ser 

vivo y el medio ambiente. 

Cuando la humanidad entienda que no son autosuficientes sino 

totalmente indefensos y dependientes de un mundo natural 

maravillosamente hermoso e inimaginablemente complejo, un mundo 

natural y que, al igual que nosotros, es total y completamente 

dependiente de Allah en absolutamente todos los aspectos de su vida, 

serán sorprendidos y sobrecogidos por el asombro y aceptarán los 

límites que sostienen el balance de la creación de Allah. Pues Allah dice: 

“Por cierto que el hombre se excede cuando se ve colmado de 

riquezas y poder. pero la comparecencia será ante tu Señor”.  

Corán 96:6-8. 

Muy importante mencionar específicamente al profeta Mohammed y la 

misericordia que tuvo y nos enseñó tener con los animales. El profeta, 

Que la paz sea con él estableció que la compasión de los animales sea 

una de las puertas para entrar al paraíso y que la crueldad con ellos un 

motivo para entrar al infierno. 

Entonces en el Islam no se permite abusar de los animales, dañarlos, 

matarlos sin ninguna causa necesaria o cargarlos más de los que pueden. 

En un hadith narrado por Al-Bujari y Muslim, Abu Huraira -que Allah esté 

complacido con él- relata que el Mensajero de Allah - la paz sea con él - 

dijo:  

"Mientras que un hombre caminaba, tuvo mucha sed; encontró un pozo; 

bajó para beber agua y al salir vio a un perro con la lengua afuera, 

tratando de lamer el barro para buscar un poco de agua con que aplacar 

su sed, el hombre se dio cuenta de que el perro estaba sufriendo, 

sintiendo la misma sed que él tenía antes, volvió a bajar al pozo, llenó su 

zapato con agua y le dio al perro de beber, Dios (Allah) le perdonó sus 

pecados por esta acción. Preguntaron al Profeta (saw): "Oh, mensajero 

de Dios, ¿Hay recompensa por mostrarse compasivo con los animales? 

Respondió él: Hay recompensa por mostrar compasión hacia cualquier 

ser viviente. 

Y se reporta en Al-Bujari y otros, relatan de Ibn Umar Allah esté 

complacido con él que El Mensajero de Allah la paz sea con él dijo:  

“Una mujer entró en el Infierno por haber encerrado una gata: ni la 

alimentó, ni la dejó comer de lo que hay en la tierra”. 

También se narra de Abu Hurairah que Allah esté complacido con él 

dijo: El Mensajero de Allah la paz sea con él que dijo: 

“mientras que un perro giraba por un pozo, casi le mataba la sed, le vio 

una prostituta de los hijos de Israel; se quitó su zapato, lo llenó con 

agua y le dio de beber. Allah le perdonó sus pecados a causa de ello”. 

El profeta, trataba bien a los animales y era misericordioso con ellos, en 

este sentido Ahmad y Abu Dawud corregido el Hadiz por Ahmad 

Shaker– relatan de Abdullah ibn Yafar que Allah esté complacido con 

ambos que el Mensajero de Allah entró en un local de un hombre de los 

Ansar (los musulmanes de Medina) encontrándose un camello. El 

animal, cuando vio al Profeta derramó unas lágrimas. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El Mensajero de Allah se acercó al camello, le limpió la parte trasera de 

su cabeza, con lo cual el animal se quedó calmado. Entonces preguntó: 

“¿de quién es este camello? ¿Quién es el dueño de este camello?” vino un 

chico de los Ansar, y dijo: “Es mío, oh Mensajero de Allah” ell Profeta dijo: 

“¿no temes a Allah en esta bestia, que Él te ha dado? Se quejó de ti, porque 

le dejas con hambre y le cargas mucho trabajo”. 

Este hadiz muestra la misericordia que tuvo el Profeta la paz sea con él y 

cómo fue a calmar el dolor de un camello y prohibió a su propietario 

hacerle daño. Las palabras del Profeta: “¿no temes a Allah en esta bestia?” 

esto muestra que la compasión hacia los animales forma parte de temer 

a Dios Todopoderoso. 

Otro tema de suma relevancia es la manera en que el Profeta enseñó a 

como degollar a los animales, pues el hadiz narrado por Abu Dawud, An 

Nasai y otros, dice que Shaddad ibn Aws dijo: “He escuchado dos 

recomendaciones al Mensajero de Allah, la paz sea con él: que Allah 

prescribió la caridad en todo, pues si matáis, matad bien y si degolláis un 

animal, degolladlo bien; tenéis que afilar bien el cuchillo, y colocar bien el 

animal”. 

 

 

Ahmad e Ibn Mayah relataron que Ibn Umar dijo: el Mensajero de Allah 

la paz sea con él ordena afilar el cuchillo, ocultar al animal que se 

degüella del otro animal, y dijo: Si alguno de vosotros quiere degollar, 

que lo haga rápido”. 

Y también el Mensajero de Allah que la paz sea con él prohibió dañar a 

los animales. Al Bujari y Muslim relatan de Ibn Umar que Allah esté 

complacido con ambos que el Mensajero de Allah, la paz sea con él 

maldijo quien use un ser vivo como blanco de tiro (por diversión). 

Por lo anterior, solo se relatan pocos ejemplos tanto del Corán como de 

la tradición profética para que el musulmán obtenga sabiduría a través 

de éstas dos principales fuentes islámicas y las aplique en su vida, pues 

de esta manera será ejemplo para todas las naciones.  

El mundo islámico cree en lo Allah y Su Mensajero han ordenado, asi 

también que en toda la tierra nadie es más compasivo y amable con las 

criaturas de Dios que el Profeta Muhammad que Allah le bendiga a él, a 

su familia y compañeros. Allah Todopoderoso, Misericordioso le 

describe así en su libro: “Sólo te hemos enviado como misericordia para 

todas las criaturas”. 

 

Bibliografía:  

García, Isa, El Corán, Traducción comentada, Cairo, febrero 2016. 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                  

 

 

                   

 

 

 

                 Autor: Lic. Psicología Margarita Aguirre Macías. 

 

Amor propio 

“aprende a decir me quiero antes de decir te quiero” 

 

                                                       Francisco Javier “Abdul Karim” García 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                   

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“¿Pues no es acaso con el recuerdo de Allah con lo que se tranquilizan 

los corazones?”. (13:28) 

 

"Que en verdad creamos al hombre en la mejor armonía “(95:4) 

 

"Y sé paciente, pues en verdad Allâh no deja que se pierda la 

recompensa de los que hacen el bien “(11:115) 

 

"Cierto que Al·lâh no cambia lo que una gente tiene hasta que ellos 

cambien lo que hay en sí mismos“(13:12) 

 

¿Qué es Amor propio? 

 

La aceptación, el respeto, las percepciones, el valor, los pensamientos 

positivos y consideraciones que tenemos hacia nosotros mismos  

El amor propio depende de nuestra voluntad para querernos 

No de quienes están a nuestro alrededor ni de las situaciones o 

contextos en los cuales nos desenvolvemos. 

Las personas que sienten amor propio se caracterizan por ser amigables, 

respetuosos, amorosas, independientes, se preocupan por su 

crecimiento personal, su estado de salud, su formación y dar lo mejor 

de sí. 

 

Amor propio y autoestima 

 

Reconocernos, valorarnos, respetarnos, aceptarnos y superarnos cada 

día forma parte de nuestra autoestima; si no sentimos amor propio 

entonces será muy difícil tener una alta autoestima 

Las personas que se sienten seguras de sus capacidades y fortalezas se 

proponen metas que a futuro les generarán mayores beneficios en su 

vida. Por ejemplo, conseguir un mejor empleo y tomar las 

oportunidades que se nos presentan. 

 

 

Tener equilibrio mental 

 

El equilibrio mental es el reflejo de la aceptación de ser quienes somos, 

lo que implica tener una alta autoestima al reconocer las capacidades, 

cualidades, dificultades y defectos que tenemos, saben recibir y ser 

gratos cuando otros le ofrecen cariño o afectos y, de la misma manera, 

son capaces de reconocerlo, es reconocer la importancia de estar 

dispuesto a vivir y disfrutar de relaciones armoniosas en las cuales se 

respete la individualidad y los buenos tratos. 

 Es saber tomar de decisiones 

Tomar decisiones sin necesidad de consultar a otras personas y 

asumiendo las responsabilidades de nuestros actos es ejemplo de tener 

un alto nivel de autoestima. 

Autoestima baja es tener sentimientos de tristeza y soledad 

Sentirse triste, desconsolado y con ganas de llorar es sinónimo de baja 

autoestima y de que se está experimentando una o más situaciones que 

generan depresión, soledad y lamento. 

Es castigarnos por ser buenos y no excelentes; ser exigentes y 

organizados con las responsabilidades personales, escolares o laborales 

es importante; sin embargo, exigirnos más de lo necesario y castigarnos 

por no alcanzar la máxima puntuación o por no ser los primeros en una 

competición no es sinónimo de derrota sino de baja autoestima. 

Envidiar la situación o suerte de otros es un ejemplo de baja autoestima. 

Lo correcto es no ser envidioso y reconocer que todas las personas 

tenemos caminos y suertes diferentes por experimentar. 

La autoestima es el resultado de la evaluación y percepción que 

tenemos de nosotros mismos. 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La autoestima se puede mantener y alimentar con felicidad, ajustando 

el concepto de nuestra forma de ser, de manera positiva, esto en 

especial cuando se experimentan situaciones difíciles a lo lago de la 

vida. 

Cabe destacar que tener un alto autoestima o amor propio no es 

sinónimo de egoísmo, vanidad o soberbia. Lo realmente importante es 

estar bien con nosotros mismo y proyectar eso al exterior porque así 

seremos vistos y percibidos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                   

 

 

 

 

                 SIETE PASOS PARA AUMENTAR EL AMOR PROPIO 

 

1. Permanece atento y consciente 

Las personas que tienen más amor propio tienden a saber lo que 

piensan, sienten y desean. Ellas son conscientes de lo que son y lo ponen 

en práctica y no actúan en función de lo que otros quieren para ellos. 

 

2. Actúa en función de tus necesidades, no de tus deseos 

Amar no significa cumplir con los deseos del otro, sino facilitarle lo que 

necesita. Si te centras en lo que necesitas te mantendrás apartado de 

los patrones de comportamiento automáticos que son poco saludables, 

esos que te dan problemas o que te mantienen anclado en el pasado. 

 

3. Practica un buen cuidado personal 

Quien se aman a sí mismo se alimenta a través de actividades 

saludables, una buena alimentación, ejercicio, buen sueño, intimidad e 

interacciones sociales saludables. 

Porque el amor propio no es egoísmo, es un ejercicio de salud para el 

propio equilibrio físico, mental y emocional. 

 

4. Establecer límites 

Tener valor para establecer límites y para decir «no» a todo lo que le 

afecta física, emocional o espiritualmente. Los límites nos ayudan a 

mejorar la calidad de nuestras relaciones y en definitiva a aumentar el 

amor propio. 

 

 

 

                   



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                 

 5. Protégete de las personas tóxicas 

No pierde el tiempo con aquellos que intentan envenenar su espíritu. 

Aprende por tanto a manejarlos con efectividad, puesto que no se trata 

solo de huir o poner distancia. 

Amor propio es también saber desenvolvernos ante las situaciones más 

complejas sabiendo imponer nuestros derechos y necesidades. 

 

6. Perdónate a ti mismo 

Los seres humanos podemos ser muy duros con nosotros mismos. ser 

responsables de nuestras acciones no implica que tengamos que 

castigarnos por ellas eternamente, aprender de los errores, aceptan su 

humanidad y se perdonan. 

El paso que daremos al dar forma a ese necesitado perdón se traduce 

en una sola palabra: libertad. 

 

7. Vive con intención 

Es bueno que tengas al menos un propósito. Si tu intención es vivir una 

vida significativa y saludable, debes tomar las decisiones que apoyan 

esta intención.  Y cuando tengas éxito en este objetivo Descubrirás que 

puedes quererte mucho más si ves cómo logras lo que te propusiste 

hacer. Para ello es necesario establecer tus intenciones de vida. 

 

No se puede amar a otro más de lo que uno se ama a sí mismo: por lo 

tanto, es necesario aprender a amarse para poder ofrecer amor más 

auténtico y significativo a quienes nos rodean. 

 

 

 

 

                  

 

 

 

 

 

Datos de contacto: 

Francisco Javier “Abdul Karim” García 

Lic. Homeopatía y Formación en psicoterapia Gestalt y transpersonal 

33-2271-4067 

E-MAIL: xavier.consultor80@gmail.com 

 

                   

 

 

 

 



 

سْم   ه   ب  
َّٰ لل     ٱ 

ن 
لر حْم َّٰ

 
م   ٱ ي  لر ح 

 
ٱ  

      

      En el nombre de Allah, el Clemente, el Compasivo, el Misericordioso 

 

 

 

 

 

                  Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوت   ف رح  ® 

 

Que el Arte, la Creación y el amor que emerge de la propia espiritualidad 
sean semillas en nuestros corazones 

para entretejer y crecer desde nuestras diferencias. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Barakah® 
La primera revista musulmana en México  

para fomentar el diálogo interreligioso, 

científ ico y con él no creyente 

 

Te invita a escribirlos y expresarnos tus 

dudas, temas de interés, opinión y a 

colaborar.  

revistabarakah@gmail.com 



 
 
ٱ

مْد  
ح 
ْ ل

ه   
َّٰ ل  ل   

 

'Alhamdulillah  

Toda alabanza pertenece a Dios 

 

 

 

 

 



 

 

Barakah®  
 

La primera revista musulmana en México 
Para fomentar el diálogo interreligioso, científico y con el no creyente ® 

 
 

Todos los derechos pertenecen a  

Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوت   ف رح  ® 

y cada artículo a sus colaboradores.  
 

 

 

 بركة
 


