
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1443/2021 

 

ي إسلامية مجلة أول  
المكسيك ف   

ي ومع العلم مع ، الأخرى الأديان مع للحوار  ي غي   
نالمؤمن   

 

La primera revista musulmana en México 
para fomentar el diálogo interreligioso, científico y con el no creyente 

Número 5 

Revista Barakah 
® 

ل  مخصص  

الورداني  عمرو .د  



 

 

 

Página legal 
 

Todos los derechos pertenecen a  
 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio  سكوت ييفرح  ® 

 
 

Portada 
Imagen tomada de https://www.pinterest.com.mx/pin/757308493581059335/ 

Sin fines de lucro 

 

 

 

 

La creación de esta revista tiene como fundamento ser una Bendición -Barakah-, al compartir el conocimiento del islam 

para fortalecer el dialogo interreligioso, científico y con el no creyente  

ركة    ب 
 

Barakah 

 

https://www.pinterest.com.mx/pin/757308493581059335/


Editorial 

ه   سْم  ب   
َّٰ لل     ٱ 

ن 
لر حْم َّٰ

 
م   ٱ ي  لر ح 

 
ٱ  

 
 

Durante mucho tiempo se ha creído que la Ciencia y el estudio de las ciencias exactas está alejado de las religiones, 

incluso se cree que se niegan, sin embargo, esto es un error, han sido las grandes religiones las que han rescatado, 

traducido y profundizado importantes tratados. 

La ciencia ha y continúa uniendo a grandes teólogos y científicos de todo el mundo y de diversos credos, la ciencia 

es considerada una voz del Espíritu divino, no existe religión sin ciencia. 

Uno de los grandes regalos de la divinidad al ser humano es y ha sido la razón, por ello se ha considerado al cerebro 

como una analogía de su Palabra, de sus Escucha y de su Silencio, porque, así como D/os es el más grande misterio, 

también lo es y lo seguirá siendo el cerebro. 

En la mística se explica que cuando el hombre cae y pierde la gracia, es cuando pierde también el sentido de su ser, 

ya no sabe de dónde viene, quién es ni tampoco sabe hacia donde se dirige, a diferencia de los animales que no 



tiene esta preocupación porque continúan con la gracia divina, ante la caída D/os, Allah, Hashem no abandona al 

ser humano, si no que le otorga la razón para que encuentre la pregunta correcta, porque lleva en sí mismo todas 

las respuestas, por ello, en los Libros Sagrados, todo es una pregunta, por ello en la filosofía todo es pregunta, por 

la misma razón en la ciencia todo se fundamenta en las preguntas. 

Por esta razón el número 5 de Barakah, la primera revista musulmana en México está dedicado a la ciencia en el 

mundo islámico, la cual floreció y creció no sólo por la profundidad y la relación que tuvieron los estudiosos con 

las enseñanzas coránicas, sino porque cada trabajo estuvo acompañado del conocimiento de hindúes, cristianos y 

judíos. 

En el nombre de D/os el Clemente, el Compasivo, el Misericordioso 

Cada una de estás páginas fue estudiada y escrita para unirnos desde el conocimiento y la ética.  

 

 

 

 

 

 

 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوت فرح  ® 

 



 

Este número está dedicado a: 
 

 

 الله
 

Dra. Nahla El-Haraki      
 

y a ti    
 

Dr. Amr Elwardany 
 

Porque tus Palabras tienen la Ciencia, el Misterio y la Belleza de Allah 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La Ciencia y el Islam 

 

En el 198-218 d.H/813.833 d.C., el califa ´abbasí al-Ma´mun tuvo un 

sueño, el cual se ha convertido en un relato que describe la importancia 

de la Ciencia en el islam, en este sueño el califa vio a Aristóteles, a quien 

le hizo la siguiente pregunta, ¿qué es el bien?, a lo que Aristóteles 

respondió, es lo que bueno para la mente, y ¿Qué sigue?, - lo que es bueno 

para la Ley, respondió el filósofo, y ¿luego?, pregunto el califa, --lo que el 

pueblo considera bueno (…), después de muchas preguntas y respuestas, 

Aristóteles le dijo que tratase como oro no sólo a los seres humanos, sino 

a la naturaleza y a los seres vivos, y que nunca dejara de mantenerse fiel 

a la doctrina del tawhid, en donde se fundamenta la unicidad divina. Este 

sueño, cuenta Ibn an-Nadim, provocó que al-Ma´mun ordenara no sólo 

buscar los libros de la filosofía antigua, sino que estos fuesen traducidos 

al árabe. 

Este sueño también provoco que el califa apoyara de manera oficial a los 

mus´tazilíes conocidos como los defensores de la unicidad de D/os, 

además de resaltar la divinidad del Corán, frente a quienes rechazaban 

esta creencia, pero aunado a ello, el califa creo una persecución que 

continuo en el gobierno de su sucesor al-Mutasim, quien persiguió a 

Ahmad ibn Hanbal uno de los más importantes tradicionistas y fundador 

de la escuela de derecho. 

 

También se dio pie a la creación de la biblioteca de Bagdad, construida 

por órdenes de gobierno, y la cual se convertiría en centro de 

traducciones árabes. Se le dio el nombre de Bayt al-Hikma o Instituto 

científico. 

Se sabe por la tradición que en los gobiernos de al-Ma´mun, al Mansur y 

ar-Rashid se obtuvieron libros científicos y filosóficos de Bizancio, así 

como otras colecciones que llegaron de Chipre. Para realizar las 

traducciones se formaron grupos, supervisados por especialistas y 

apoyados por copistas. Es así como al-Ma´mun se ha considerado como 

el impulsor del movimiento de estudios científicos y filosóficos griegos. 

Las traducciones duraron alrededor de dos siglos, quedándose después 

en el olvido.  Es importante señalar que las traducciones ayudaron 

también a percibir la diversidad étnica y religiosa creando mayor 

conocimiento y una perspectiva única.  Por ejemplo, los traductores 

persas como el astrólogo Ibn Nawbajt, quien por orden de ar-Rashid 

tradujo del pahlaví al árabe, o al-Fazari, árabe quien por orden de al-

Mansur trabajó junto con un indio del Sind en la traducción del sánscrito 

en un tratado de astronomía llamado Sindhind, o las traducciones del 

cristiano nestoriano Hunayn ib Ishaq traductor de tratados de medicina, 

además de estar a la cabeza de las traducciones de Galeno e Hipócrates. 

Su hijo, quien dominaba el griego tradujo a Aristóteles, los Elementos de 

Euclides y el Almagesto de Ptolomeo, otro gran traductor fue Thatib ibn 

Qurra, miembro de la comunidad pagana de Harran y gran matemático 

y astrónomo tradujo las obras de matemáticas y mecánica. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Es de resaltar que las matemáticas eran la ciencia más importante en el 

mundo islámico, ya que a partir de ella y la astronomía se definían las 

horas de las oraciones y se acertaba en la dirección correcta a la Meca.  

Es así como el origen de la ciencia islámica se convirtió en la caída de la 

cultura griega: Bagdad, para muchos se convirtió en la heredera de la 

escuela alejandrina, la cual había heredado conocimientos de las 

escuelas antioquenas y de Harran. En Irán se quedó la influencia de los 

nestorianos particularmente quienes eran expertos en medicina griega y 

en las traducciones siríacas y persas.  

Es en este periodo donde los neoplatónicos invadieron con nuevas ideas, 

especialmente ante el cierre de la escuela ateniense en el 529, al mismo 

tiempo Anushirwan, convirtió la ciudad de Judishapur en un punto de 

conocimientos judíos e hindúes. Este también fue la época en donde 

Yibra il ibn Bajtishu, nestoriano, fue llevado a Bagdad para ser médico de 

la corte del califa al-Mansur, creando un bimaristau hospital, siguiendo 

una estructura persa. 

En el periodo ´abbasida la geografía científica árabe comenzó a ser 

traducida bajo la influencia y conocimientos persas e hindúes, y con 

fundamentos de Ptolomeo y Marinus de Tiro. En estos textos los árabes 

dividen el mundo en siete climas, y los representaban por medio de 

círculos paralelos al ecuador y al norte, además de dividir los climas en 

diez fragmentos. La obra Kitab Nuzhat al mushtaq fi ijiraq al afaq, es un 

gran referente. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

No cabe duda de que el pensamiento griego influyó en el desarrollo del 

pensamiento científico islámico, sin embargo, las creaciones que se 

realizaron en la escuela de Bagdad crearon una ciencia islámica que se 

desarrolló a gran escala a través del árabe. Es así como la llamada 

“Ciencia árabe”, fue un proyecto a gran escala originado en el islam 

medieval.  

Pero como siempre sucede, el auge de las ciencias islámicas dieron lugar 

a diversas críticas por quienes las consideraban paganas, pero sobre todo 

por quienes se negaban a aceptar influencias de Occidente, un ejemplo 

claro es el trabajo de los gramáticos árabes quienes se negaron a utilizar 

parte de la lógica aristotélica, o los juristas quienes veían una forma 

inconsistente de las leyes,  de igual manera los seguidores de la ciencia 

religiosa de Kalam, se negaron a recibir las doctrinas neoplatónicas y 

peripatéticas de los llamados falasifa, es decir, seguidores de la filosofía 

griega, otro punto de controversia importante fueron la manera en cómo 

se analizaban la magia, la alquimia y la astrología, ya que para los 

ortodoxos del islam, la forma en cómo eran percibidas por occidente 

dañaban la religión y los valores islámicos, en particular la lógica 

desarrollada por Aristóteles. 

 

 

 

Una prueba de ellos es el argumento de al-Galazi en el 505/1111 quien 

estaba en contra de las ciencias racionales de occidente, y culpaban a los 

primeros musulmanes científicos, sin embargo, estos musulmanes 

rescataron tradiciones y conocimientos que fueron enriqueciendo a 

través de la sabiduría otorgada por el islam, la cual tuvo su auge entre los 

siglos IIId.H/IXd.C- IXd.H/XV d.C, siglos en donde el nivel matemático 

se organizó de una manera distinta llevando a esta ciencia a un 

conocimiento profundo. Es de aclarar que a pesar de la negación de al-

Galazi, nunca negó la importancia de la lógica aristotélica, al contrario de 

la negación de Fajr ad-Din ar Razi, quien la consideraba una invasión que 

no tenía sentido en el mundo islámico.  Pero en la lucha entre estos 

pensamientos la aceptación de la lógica ganó, y se convirtió en una 

ciencia de estudio importante, particularmente en la universidad Al Azhar 

en el Cairo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Es en este punto donde Ya´qub ibn Ishaq al Kindi defiende el 

conocimiento que lleva a la sabiduría, por ello, explica que no debe 

importar de donde venga el conocimiento, siempre y cuando este ayude 

a profundizar en a la unidad de D/os, es así como su filosofía establece 

una comunión importante entre el islam y la filosofía neoplatónica. Este 

estudioso llamado faylasuf, palabra que significa filosofo en el sentido 

griego fue un gran pensador al relacionar la alquimia la astrología, la 

metafísica, la meteorología, la óptica, la música y la medicina. 

Otro pensador importante basado en la filosofía griega fue Abu Bakr ar 

Razi, quien como médico se fundamentó en Platón y Galeno, además de 

estudiar y apoyarse en las religiones reveladas, junto a e ellos es 

imposible dejar a un lado a Avicena quien se distingue por relacionar las 

ciencias con D/os y a partir de ello, contemplar, conocer y sanar, 

conocimientos que congeniaron con los estudios de Averroes. 

 

 

 

 

 

 

 

Ciencias 

Matemáticas 

Sobre el estudio de la aritmética se encuentra el tratado árabe Clave de 

la aritmética escrito en Samarcanda en el 830 d.H / 1427 d.C., 

considerado el mejor, y el cual se usaba para el comercio y sobre todo 

para la agricultura, este tratado sobresalió al escrito por al Jwarizmi bajo 

la influencia de los conocimientos de la india. Este tratado fue escrito por 

Yamshid ibn Mas´ud al Kashi, estudioso persa considerado uno de los 

más grandes astrónomos y matemáticos. Al Kashi mejoró el sistema de 

fracciones decimales desarrolladas por el damasceno al-Uqlidisi, sus 

aportaciones cimentaron lo que dos siglos después se darían a conocer 

el Occidente. 

El avance del mundo islámico en las matemáticas se fundamentó en el 

conocimiento de diferentes sistemas numéricos cuyos orígenes eran 

distintos, por ejemplo: 

El Sistema de Cálculo digital o aritmética de los escribas– de origen 

desconocido-, cuyo procedimiento consistía en la utilización de los dedos 

en determinadas posiciones. Y en donde el sifr o cero indicaba el vacío. 

El Sistema indio – se escribían las letras como si fuese palabras, se 

fundamentaba en el concepto del valor, expresaba cualquier cifra. Para 

los musulmanes estos números se dividían en dos: oriental y occidental, 

surgiendo de esta perspectiva los números árabes. 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Para los estudiosos islámicos los cálculos se realizaban 

sexagesimalmente y con letras, lo cual deja ver un conocimiento 

inexplicable sobre la mente de los musulmanes y su relación mística entre 

los números y no sólo la religión sino su forma de vida la cual, al ser 

dividida en cinco momentos de oración, le otorga un sistema numérico 

a su recorrido del tiempo. La mente de los pueblos árabes cuyo 

fundamento es D/os, se complementan con la sabiduría otorgada por la 

geometría y el álgebra. 

Así se puede denotar en el tratado al-Yabr wa´l muqabala, escrito por 

Muhammad ibn Musa al Jwarizmi, en donde se muestran dos tipos de 

operaciones para realizar y resolver ecuaciones lineales y cuadráticas 

también llamadas de segundo grado, y en las cuales se deben eliminar 

cantidades negativas y reducir cantidades positivas. 

Dentro del desarrollo de la geometría árabe e islámica, los estudiosos 

siguieron los tratados de Arquímedes, Euclides y Apolonio, pero su 

innovación estuvo en el desarrollo de problemas que no habían podido 

ser resueltos, y los cuales ellos supieron resolver.  El tratado Los 

elementos de Euclides fue el texto más estudiado por los árabes, ya que 

los conceptos de razón y proporción fueron la base del conocimiento 

número irracional, además de la investigación profunda de la teoría de 

paralelos, la cual produjo nuevos sistemas y diferentes resultados, 

agrandando los conocimientos científicos árabes. 

 

 

 

Otra área de la matemática, como lo fue la mecánica tuvo gran influencia 

en el desarrollo de las ciencias islámicas, las cuales basadas en textos de 

Herón de Alejandría y Filón de Bizancio, crearon el estudio de la llamada  

´ilm al hiyal o ciencia de los artefactos, la cual menciona al-Farabi en su 

Catálogo de las Ciencias, profundiza en el algebra, la construcción, la 

creación de instrumentos ópticos, musicales y fundamenta el diseño de 

diversas herramientas que crearan una base práctica para el desarrollo 

de los artesanos. Dentro del estudio de la mecánica se encuentra los 

Banu Musa, dedicados a proyectos de ingeniería, Al- Biruni experto en 

cálculo, Ibn al-Haytham quien edificó las bases para regular el agua del 

río Nilo.  

Del estudio de la mecánica se tiene el tratado escrito por Ibn ar-Razzaz 

al Yazari, llamado El libro del conocimiento de ingeniosos artefactos 

mecánicos, escrito a principios del siglo VII d.H / XIII d.C. 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Astronomía 

Los estudios de esta ciencia tuvieron su base en tratados escritos en 

sánscrito, pahalvi, siríaco y griego, sin embargo, esta diversidad, provocó 

que los estudiosos islámicos profundizaran en el texto Almagesto, en 

donde se vislumbró la majestuosidad de la astronomía de Ptolomeo y la 

cual se convirtió en la base de los conceptos y métodos, especialmente 

el de “comprobación”, lo cual se deja ver en la obra de al-Battani, llamada 

as-ziy as-Sabi. 

Las investigaciones astronómicas dieron pie ja la creación de las tablas 

llamadas Ziy de Ma´nun, y se realizaron observaciones de eclipses, 

aunado a ello, as Sufi realizó una serie de observaciones cuya finalidad 

fue fijar la longitud de las estaciones. 

En el año 685/1259 Hülegu construyó el primer observatorio. Tiempo 

después hacia el siglo IX/XV, el sultán Ulug Beg fundó en Samarcanda 

uno de los más grandes y hermosos observatorios. Fue en este 

observatorio en donde se le dio nuevos valores a la inclinación de la 

elíptica, donde se descubrió el ritmo de precesión equinoccial y se 

determinaron los movimientos medios del sol, la Luna, y los planetas. 

Pese a la influencia de Ptolomeo, los astrónomos islámicos de Maraga 

construyeron modelos matemáticamente equivalentes, pero de acuerdo 

con la naturaleza de los siete cielos. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Óptica  

Dentro de los estudios de los mutakallimun o teólogos, se han 

encontrado tratados sobre la óptica bajo la influencia de los escritos de 

Galeno, Euclides, Ptolomeo. Arquímedes, Antemio, y sobre todo de 

Aristóteles. 

En la antigüedad medieval la óptica se enfocaba más en una teoría sobre 

la visión, sin embargo, en el islam, se sostenía que la visión era obtenida 

por un rayo que salía del ojo en dirección al objeto, al comprimirse el aire 

intermedio o al tocar el objeto, el cual provocaba reacciones en el 

cerebro. 

Ibn al Haytham, el más grande estudioso de la óptica islámica en Egipto, 

creía realmente que toda teoría sobre la visión debía entretejer las 

matemáticas de Euclides con la física de los filósofos naturales, lo cual 

dio una forma de estudio de la visión. En este estudio al-Haytham mostró 

que en los ojos existe una entidad al que dio el nombre de “forma”, capaz 

de describir los rasgos visibles del objeto y de este al cerebro, 

desarrollándose así la capacidad sensorial. Este estudioso, restablece 

ciertas propiedades de la luz, tales como la propagación, la reflexión y la 

refracción rectilínea, las cuales muestra en diversos experimentos, 

particularmente a través de la llamada “camera oscura”, pero no en el 

sentido griego, sino que este estudioso consideraba al ojo como una 

cámara de punto transparente.  

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

En su obra “la forma del eclipse”, explica que la imagen en forma de luna 

creciente que muestra el sol, en un eclipse parcial tiene dos principios: 

1. La luz de todos los puntos del reluciente sol creciente pasa de 

manera simultánea por todos los puntos del agujero circular, 

produciendo un numero infinito de imágenes invertidas del sol 

creciente. 

2. La luz que emana cada punto individual del sol creciente en forma 

de cono es el resultado del tamaño y la distancia del agujero que 

se produce en la imagen circular.  

Otro estudioso trascendental fue Avicena quien en su estudio sobre el 

arco iris, declara falsas y absurdas las explicaciones y doctrinas 

desarrolladas por los peripatéticos. Así en su obra ash-Shifa, al hablar de 

meteorología, describe que, cada arco iris es un fenómeno 

desconcertante, sin embargo, resalta el lugar que toma cada gota de agua 

en su creación, esta descripción fue la base de los estudios del gran persa 

Kamal ad-Din, gran estudioso de la refracción, por medio de 

instrumentos geométricos, y dedujo que el arco primario, era causa de la 

luz del sol que llega hasta el observador después de dos refracciones y 

un reflejo dentro de las gotas de lluvia en la atmósfera, y mostró que el 

arco secundario nacía a casa de la luz reflejada, dos veces en el interior 

de las gotas, las cual se refractaba al entrar y salir. 

 

Todos estos conocimientos surgidos en Oriente dieron paso en la España 

musulmana al gran pensador Muhammad ibn Maarra, pensador neo-

platonico de Córdoba quien muere en el 319 d.H / 931 d.C., gracias al 

apoyo de al - Hakam III, quien fomento el interés por la ciencia y la 

filosofía, este príncipe se dedicó a enviar emisarios a Egipto e Irak en 

busa de libros, creando una de las más grandes bibliotecas de la España 

islámica.  

Tiempo después el reinado de  Ábd ar-Rahamn III, se emprendió en 

Córdoba  la traducción de “Materia médica” de Dioscórides, a través de 

un monje de Constantinopla en conjunto con estudiosos cristianos y el 

erudito judío Hasday ibn Shaprut, médico de Rahamn, sin embargo, a su 

muerte bajo la orden del califa ´abbasi al-Mutawakkil, se realizó una 

quema de todas las traducciones a excepción de los relacionados con la 

aritmética y la medicina, por lo que la libertad de estudio se convirtió en 

una acción clandestina, hasta que con la caída del dominio omeya 

422/1031 se reinició un resplandor en las ciencias. 

Es hacia el año 565/1169 que Averroes es nombrado juez de Sevilla, para 

dos años después ser juez en Córdoba, cuando junto con su amigo el 

médico Abu Marwan ibn Zuhn publica una de las más grandes 

enciclopedias médicas dividida en dos partes: Kulliyyat compuesta por 

el él y Taysir, compuesta por Ibn Zuhr. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio  سكوت ييفرح  ® 
 

Otro personaje importante como Maimónides, quien abandonaba 

España creo todo un estudio de astronomía Ptolemaica en su exilio en el 

Cairo.  

Estas manifestaciones de las ciencias árabes en España, se consideraron 

un renacimiento del pensamiento aristotélico iniciado por el al-Andalus 

Ibn Bayya, mejor conocido como Avempeace, y se resaltó el 

pensamiento de Ibn Hazm de Córdoba, considera una de las más grandes 

mentes del periodo Ándalus, quien relacionó la ley divina con las ciencias 

racionales. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bibliografía  

 

Browne, E., Arabian Medicine, Cambridge, 1921. 

Sarton, Geoge, introduction to the History of Science, 3 vols, Baltimore, 

Maryland, 1927-1948 

Hartner, Willy, oriens, Occidenns, Heidelsheim, 1968 

Aydin Sayili, the observatory in Islam and its Place in the General History of 

the Observatory Ankara, 1960 

Encyclopaedia of Islam, Asturlab, alDjabr wal´l muqabala, Ilm al- Hay´a, ´Ilm 

al- Hisab, Leiden y Londres 1960 - ? 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EL PROPÓSITO DE LA VIDA EN EL ISLAM 

 

La pregunta del millón que se suele hacer quizá desde la adolescencia 

temprana, tiempo en que se comienza a tener más conciencia de la 

propia existencia es la siguiente: ¿Cuál es el propósito de la vida?  Esta 

es una de las preguntas más importantes que se ha hecho alguna vez una 

persona.  Sin embargo, los filósofos han considerado que es la pregunta 

primordial que la humanidad se ha planteado a lo largo de las diferentes 

culturas y épocas.  Incluso diversos profesionales como los filósofos, 

psicólogos, científicos, escritores, etc. batallan para encontrar la 

respuesta en sus propias vidas. 

En muchas situaciones la humanidad se siente desorientada lo cual 

afecta la vida en general pues si bien hay distintas metas, objetivos o un 

plan de vida que perseguir, resultan insatisfactorios dejando huecos 

difíciles de llenar y que en muchas ocasiones trae como consecuencia el 

mal manejo de las emociones o angustia profunda o depresión pues al 

obtener esas metas y objetivos no hay satisfacción y el hueco sigue. 

En distintos momentos ya sean nuestros maestros, amigos, padres, etc.  

pueden hacer esta pregunta en cuestión, sin embargo, las respuestas 

muchas veces pueden ser obvias, un ejemplo de ello es cuando nos 

preguntan, ¿Por qué trabajas? La respuesta podría ser: “porque necesito 

dinero para sobrevivir” y si se nos pregunta ¿Cuál es tu propósito de vida? 

Las respuestas podrían estar enfocadas en las metas de logro mas no en 

ese propósito real de estar viviendo.   

 

 

 

Pero ¿cómo podemos descubrir el propósito de la vida? Algunos filósofos 

existencialistas contemporáneos tenían sus propias aseveraciones al 

respecto; Albert Camus describió la vida como “un absurdo”; Jean Paul 

Sartre habló de “angustia, abandono y desesperación”.  Para ellos, la vida 

no tiene ningún significado. Después los Darwinistas pensaron que el 

significado de la vida era reproducirse.   

Will Durant, escribió observando las dificultades del hombre 

postmoderno, “La fe y la esperanza desaparecen; la duda y la 

desesperación están a la orden del día, no es que nuestras casas y 

nuestras tesorerías estén vacías, sino que están vacíos nuestros 

corazones”.  Así se infiere que cuando se  trata de describir el significado 

de la vida, incluso los filósofos más sabios caen en conjeturas, por lo tanto 

quizá la respuesta a esta pregunta está en nuestro corazón de cada uno 

y quizá si en actitud contemplativa y reflexiva al estar enfrente de una 

imagen natural impresionante como es la vista que nos ofrece una noche 

estrellada, la belleza de un ocaso, la vista de las montañas, una aurora 

boreal, etc. podríamos conferir que existe un arquitecto que diseñó esas 

maravillas y que realmente nos sentimos tan pequeños ante tanta belleza 

y grandeza.  

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Allah nos dice en el Corán: 

“[Dios] creó los cielos sin columnas visibles, afirmó la Tierra con 

montañas para proporcionarles un lugar estable que no se sacuda [con 

temblores], diseminó en ella toda clase de animales, e hizo descender del 

cielo la lluvia para que brote generosamente toda clase de vegetación”. 

(Corán 31:10)  

También nos aclara:  

“En la creación de los cielos y de la Tierra, y en la sucesión de la noche 

y el día, hay signos para los dotados de intelecto, que invocan a Dios de 

pie, sentados o recostados, que meditan en la creación de los cielos y la 

Tierra y dicen: “¡Señor nuestro! No has creado todo esto sin un sentido. 

¡Glorificado seas! Presérvanos del castigo del Fuego” (Corán 3:190-191) 

De esta manera nos damos cuenta de la complejidad que existe en el 

universo y que efectivamente existe un creador con inteligencia suprema. 

El ser humano no está en esta tierra sin ninguna razón, debemos de 

preguntarle a Allah porqué nos creó, Él nos enseña que todo ser humano 

nace con la conciencia en Dios: 

 “Cuando tu Señor sacó de las espaldas de los hijos de Adán a su 

descendencia y los hizo dar testimonio [preguntándoles]: “¿Acaso no Soy 

Yo su Señor?” Respondieron: “Sí, atestiguamos que así es”. Esto es para 

que el Día de la Resurrección no digan: “No sabíamos nada de esto”. 

 

 

 

“O digan: “Nuestros padres eran idólatras, y nosotros solo somos sus 

descendientes siguiendo lo que ellos hacían. ¿Acaso vas a castigarnos 

por lo que hicieron los que falsearon [la verdad del monoteísmo]?” 

(Corán 7:172-173)  

El Profeta Mohammed, nos enseña que Allah creó esta necesidad 

primordial en la naturaleza humana sobre la conciencia en Él en el 

momento en que creó a Adán.    

Cuando Allah creó a toda la humanidad jurar Su Divinidad cuando creó 

a Adán, este juramento se lleva en toda alma humana antes de que entre 

en el feto, todo niño nace con una creencia natural en Allah.  Esta 

creencia natural se llama “fitra” en idioma árabe.  Así cada persona lleva 

la creencia en Allah profundamente enterrada en alma, aún si está bajo 

negligencia o si su conciencia está afectada por la sociedad donde le tocó 

vivir.   

 El Profeta Mohammed dijo: 

“Todo niño nace en un estado de “fitra”, luego sus padres le hacen judío 

o cristiano”. 

Así el alma del niño se somete de manera natural a la creencia en un 

Dios. 

En la adultez ahora las personas deben luchar ahora entre su disposición 

natural hacia Allah y sus deseos, para poder encontrar de esta manera el 

camino correcto.  

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El Islam se dirige la disposición natural, la impresión de Allah en el alma, 

la fitra que orienta esta de cada ser viviente hacia su Creador.  Dice en el 

Sagrado Corán: 

“Por cierto que he creado a los genios y a los hombres para que Me 

adoren”. (Corán 51:56) 

El Islam enseña que todos los profetas enviados por Allah vinieron con 

el mismo mensaje esencial desde Adán hasta su último profeta 

Mohammed: 

Pues el Allah dice: 

“Envié a cada nación un Mensajero [para que los exhortara a] adorar a 

Dios y a rechazar la idolatría. Algunos de los pueblos fueron guiados por 

Dios, y a otros se les decretó el extravío. ¡Viajen por el mundo y observen 

cual fue el destino de quienes desmintieron [Mis signos]” (Corán 16:36) 

El significado de la palabra Islam significa ‘sumisión’, y la adoración en el 

Islam significa la sumisión y obediencia a la voluntad de Dios’. 

Así, cada ser creado se ‘somete’ al Creador siguiendo las leyes físicas 

creadas por Dios: 

“A Él pertenece cuanto hay en los cielos y en la Tierra; todo Le obedece”. 

(Corán 30:26) 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Por lo tanto, en el Islam los seres humanos fueron creados para adorar 

al único creador, Allah, ese es el propósito de estar en la tierra además 

de encontrar satisfacción de la necesidad humana de retornar a Allah con 

la muerte. 

¿Pero de qué manera regresamos a Allah? Esta vida es muy corta, se 

debe hacer conciencia sobre cada acto que pueda afectar la integridad 

en la creencia y actuar de acuerdo con como enseñó el profeta 

Mohammed, llevar una vida humilde y agradecida, con esperanza, luchar 

contra los deseos y esperando la recompensa en el Creador. 

Por lo tanto, si usted espera esto último, entonces debe saber que, a 

través del Corán y las enseñanzas de Profeta Mohammed, la Sunnah 

Allah guía a las personas a Él de una manera que asegurará su felicidad 

eterna en el paraíso. 

 

 

 

 

 

.  

 

Bibliografía: 

García Isa, El Corán, Bogotá, abril de 2013. 

Albert Camus. El mito de Sísifo. Tercera. Madrid: Alianza Editorial, 1985. 

Francis Fernandez. «Sartre y el sentido de la vida». El independiente de 

Granada. 23 de abril de 2017. 

Ignacio Ellacuría. «Cinco lecciones de filosofía de Xavier Zubiri.» En Escritos 

filosóficos, Primera., II:664. San Salvador: UCA Editores, 1999. 

«Existencialismo ateo». En Escritos filosóficos, Vol. 1. San Salvador: UCA 

Editores, 1996. 

Filosofía de la realidad histórica. Madrid: Editorial Trotta, 1991. 

«Técnica y vida humana». En Escritos filosóficos, Primera., I:644. San 

Salvador: UCA Editores, 1996. 

Jean Paul Sartre. El existencialismo es un humanismo. 2da edición. México: 

Grupo Editorial Tomo S.A., 2014. 

———. El ser y la nada. Barcelona: Altaya S.A., 1993. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Lic. Psic. Margarita Aguirre Macías 



 
 

En el nombre de D/os, el Clemente, el compasivo, el Misericordioso 

que el conocimiento de la Ciencia  

sea un encuentro ético 

para sanar al mundo  

a través  

de la sabiduría del corazón 

 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوت   ف رح  ® 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Barakah® 
La primera revista musulmana en México  

para fomentar el diálogo interreligioso, 

científ ico y con él no creyente 

 

Te invita a escribirlos y expresarnos tus 

dudas, temas de interés, opinión y a 

colaborar.  

revistabarakah@gmail.com 



وة   حول ٱل لا  ولاق  الله ٱ  ب   
 

La hawla wa-la quwwata illa billah 

No hay poder ni fuerza excepto D/os 

 

 

 

 

 

 

 

 



 بركة
 

La primera revista musulmana en México 
Para fomentar el diálogo interreligioso, científico y con el no creyente ® 

 
 

Todos los derechos pertenecen a  

Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوت   ف رح  ® 

y cada artículo a sus colaboradores.  
 

 

 

 


