La primera revista musulmana en México




} L/ Todos los derechos pertenecen a

Martha Leticia Martinez de Leén... (Hiencia 55w 2 ©

D ortada

Mezquita de Santa Sofia
Imagen tomada de
https://es.aleteia.org/2020/07/10/podria-santa-sofia-volver-a-ser-mezquita/

sin fines de lucro

La creacion de esta revista tiene como fundamento ser una Bendicién - %}fdéﬂé _al compartir el

conocimiento del islam para fortalecer el dialogo interreligioso, cientifico y con el no creyente.



. Es posible conocer, aceptar y amar a través del arte? jes posible que la mente, ese ser desconocido que habita dentro de cada uno
nosotros nos ayude a encontrar el camino hacia nuestra mision de vida entrelazandose con la espiritualidad? ;Puede el vientre dar vida
de diversas maneras y al mismo tiempo ser el espacio por el cual entrara la muerte? ;Es posible que la esencia de religion en su mas
grande pureza nos redima llevdndonos a retornar a nuestro cuerpo? ;Hemos pecado o solamente caimos para comprender que cada
tropiezo es necesario para levantarse con mayor fortaleza y dignidad?

Las preguntas anteriormente dichas, son el motivo del numero dos de @M cuestiones que hacen alusion a lo ensefiado en

los Libros Sagrados en donde se nos recuerda que el ser humano trae en si mismo todas las respuestas, por lo que lo unico que necesita
encontrar es su pregunta correcta. Por ello, Allah pregunta, por esta razéon los profetas y mensajeros cuestionan, y los fildsofos y los
artistas buscan dentro de si mismos y por eso cada uno de ellos contempla.

Todo lo creado por el ser humano es resultado de sus eternas preguntas, de sus cuestiones objetivas y subjetivas. ;Quién soy? ;De
dénde vengo? Y ;A dénde voy? Son las cuestiones primigenias que no se han resuelto, o quizé se han respondido de mas.



El sabio del islam Amr Elwardany, nos recuerda que cada una de estas preguntas tiene como funcion la introspeccion, siendo ese su
valor, mas que el ser respondidas, cada una de estas preguntas tiene como funcién reencontrarnos con nuestra historia para fortalecerla,
para recordar que somos lo que hemos decido no ser, siendo este el valor y la virtud primordial. Ser lo que se ha decidido no ser para
ser al seguir buscando, para llenarnos para vaciarnos.

Pero para cumplir este sendero, ha sido, es y sera prescindible el arte, las humanidades y la sabiduria de los antiguos sobre el cuerpo,
areas que se unen, se contraen y se expanden para contraerse en el ser humano quien al absorberlas las ha plasmado en las llamadas
siete bellas artes, las cuales corresponden a cada uno de los siete lenguajes, a cada uno de los siete puntos del universo, a cada uno de
los chacras, a cada uno de los dias de la semana y a cada uno de los siete colores del arco iris, como signo del recordatorio del pacto
con D/os, st D/os, Allah, Hashem, nos recuerda en su arco marcado en el cielo su alianza con el ser humano y el hombre a través de
los colores plasmados en su arte le recuerda a Allah que no ha olvidado tampoco ese pacto, de manera semejante a como en cada
vientre Allah recuerda su promesa a Ibrahim de hacer tan grande su descendencia como las estrellas o como la arena del desierto, de
la misma forma en como D/os le ensefia al hombre que debe caer setenta veces siete, es decir siempre porque en cada caida se tiene
el tiempo para reflexionar y saber si se va por el camino correcto, y de manera semejante a como el alma se convierte en el aliento de
vida en el lenguaje central que une los lenguajes de la tierra con los lenguajes del universo y cada uno de estos con la triada mistica a
través de la cual estédn desarrollados los Libros Sagrados y con la triada de los tres alientos divinos los cuales dan sentido y esencia al
ser humano®©.

Si cada uno de estos lenguajes o moradas se dividen de la siguiente manera:

Lenguajes de la Materia o Palabra — Nefesh
e Corporal
e emocional -sentimental
e instintivo

Lenguaje del Alma o Escucha - Ruaj
» sensorial



Lenguajes del Espiritu o Silencio - Neshama
* racional
» sexual
* egpiritualidad©

Es asi como todo lo creado por el hombre lleva en si mismo este desarrollo donde los tres alientos misticos se revelan a través del
hombre en cada uno de sus siete dias que forman una unidad — semana -, un mes — 30 dias, un afio 12 meses 1+2=3, todo en vida del
ser humano es una suma entre el 7 y el tres, los cuales al sumarse 7+3=10 lo cual nos retorna al uno 1+0= 1 es decir, a Allah©.

La mision del hombre es encontrar este conocimiento, plasmarlo en su dia a dia y compartirlo, por eso, el arte, la esterilidad-fertilidad,
el pecado-caida y el estudio de la mente son tan importantes para las religiones. Esta sabiduria antigua, la cual se encuentra en cada
uno de los cinco Libros Sagrados y la ciencia, como las matematicas a través de la férmula de Euler o la astrofisica nos recuerdan que
todos buscamos lo mismo, es decir, el encuentro con la unidad con el Uno, porque la humanidad formada por la dualidad hombre —
mujer, por lo femenino y masculino Creacion — Universo, Tierra — Cielo nos hace Uno con D/os, retornando a la triada 2+1 = 3©, lo
cual se resume en: Yo — Tu para ser un nosotros1.

Por esta razon, este numero esté dedicado al arte arquitectonico particularmente de las mezquitas, a la parteria, a la psicologia, y al
pecado original, pero sobre todo para recordar que todos somos Uno y regresaremos al Uno.

En el nombre de D/os, el Clemente, el compasivo, el Misericordioso... que el conocimiento sea una Bendicion - Berabas - que nos
una como seres humanos mas alla de las religiones, creencias y posturas ideologicas.

Martha Leticia Martinez de Leén... %/wm u;@ Z)©

1Lo escrito pertenece a la investigacién mistica-cuantica de Martha Leticia Martinez de Ledn... (Hlencic @ },C» 4 j ©-bajo derechos reservados-.

Para cualquier informacion escribir a revistabarakah@gmail.com.


mailto:revistabarakah@gmail.com

Este numero esta dedicado a:

|

Dra. Nahla El-Haraki

yatl

Dr. Amr Elwardany

que la gloria de Allah siga llendndote de Sabiduria



agradezco la colaboracion de:

Iméan AlWarda
Margarita Aguirre Macias
Ja'far ibn Marcus

Allah fortalezca sus pasos y conocimiento



@M es la gracia de D/os dispersa en personas, lugares y objetos, manifiesta la revelacion de

D/os. Es la fuerza de D/os contraida para ser compartida y fortalecer a quien la otorga y recibe.

La @M pertenece al misticismo isldmico, y es una fuente de donde emana el agua divina, la

(nica capaz de saciar la sed del Hombre, porque como menciona el sabio del islam Amr EIwardany
)

3
“No es el agua quien te quita la sed sino al)




yum

SubhanAllah

la Gloria sea para D/os



El arte como reflejo del Todo para adorar al Uno

El islam, més alla de ser una religion es una forma de vida, un estilo
de contemplar, vivir y existir, y esta contemplacion que lleva al acto
tiene una gran develacion en arte, pero jexiste el arte isldmico? La
respuesta la encontramos en los monumentos, templos, figuras y
diversos utensilios que tienen un origen desde finales del siglo 1
después de la Hégira® o VII, d.C hasta el XII d.H XIX d.C., momento
que el arte religioso del islam se vio amenazado por la influencia
europea.

El arte islamico tenfa su manifestacion en diversos centros
culturales los cuales abarcan Espafia, Marruecos, Asia central y el
subcontinente indio en Oriente, los mismos que tuvieron su auge
en los siglos III dH/IX d.C y IV/X, momento de la caida del
Califato 656 d.H/1258.

En ese momento el arte se veia influenciado por la cultura de
diversos grupos étnicos: arabes, iranios, beréberes, turcos e indios,
por la cultura de los cristianos de oriente y de los judios y por los
gustos de las clases sociales: la corte, la religion, clase media
urbana ilustrada, tribus némadas y el pueblo, quienes mostraban su
gusto artistico en la construccion de sus casas, vajillas y en las
alfombras.

Una caracteristica del arte islamico es que no se tenia un forma
definida ni una conceptualizacion, sin embargo, esta subjetividad
artistica que mostraba la diversidad de costumbres de los diversos
pueblos musulmanes y lo que podria considerarse una carencia, le
dio un estilo particular, convirtiéndose no so6lo en una forma de
mostrar un estilo de vida a través de la arquitectura, las artesanias,
la caligrafia y la literatura sino como una manera de subsistencia
econdmica, es asi que ante esta diversidad en el siglo III dH / IX
d.C, miembros de la sociedad filoséfica [jwan as-Safa, dijeron:

10

el hombre ideal y moralmente perfecto debiera ser de origen persa oriental, de
fe arabe, de educacion iraqui, de astucia hebrea, discipulo de Cristo por su
conducta, griego, en su conocimiento de las distintas ciencias, indio en la
interpretacion de todos los misterios, y finalmente, y, sobre todo, en toda su
vida espiritual.

Manifestando asi no sélo una hermosa manera de conceptualizar
el arte, sino que dejaron marcado uno de los primeros escritos
sobre el dialogo religioso.

En el arte arquitectbnico esta integracion se manifestd
principalmente por el uso del liwan o eyvan, el cual consistia en un
salon abovedado en el centro de una zona edificada, cuya fachada
se abria hacia un patio contiguol, perteneciente a la cultura
sasénida y la cual influenci6 a zonas de Irdn e Irak en el
postmedioevo, pasando a Siria, Egipto, Anatolia y Marruecos. Este
estilo se puede ver en las necropolis del siglo VIII-IX dH / XIV-
XV d.C en el Cairo, o en Chella en Marruecos, en arte de las
alfombras se mostrd con mayor riqueza en Turquia, Asia central,
norte de Africa, Espafia y Egipto y en el shadirvan, una valvula de
agua para fuentes de pared o jardines creada de marmol, y de gran
influencia en Espafia y Marruecos en el siglo VI dH /XII d.C,
teniendo su auge en el siglo XI/XVIII en los jardines mongoles y
en los iranies en el siglo XIII/XIX.

Con el tiempo, estos elementos se fueron relacionando con otras
creaciones artisticas, por ejemplo, en las madrasas o escuelas,
palacios, hospitales, candeleros o en las alfombras para los rezos,
mostrando con ello que la vida del musulman no tiene una
separacién entre lo religioso y la vida cotidiana. Por otra parte, las
mezquitas mostraban y muestran una belleza majestuosa
arquitectonica por fuera y una simplicidad que muestra el vacio que
se necesita para entrar en contacto con D/os, por dentro,
marcando con ello, una gran diferencia entre las Iglesias y
catedrales del cristianismo.



El islam teniendo como una de sus bases el conocimiento y la
memoria, tomo las matematicas y la geometria para acercarse a lo
divino, desarrollando disefios tridimensionales creados de lineas,
curvas y figuras las cuales acrecientan el misterio de D/os, y lo
manifiestan en todas las artes y la caligrafia. Esta manera de
representar su fe influyo en el judaismo y en el cristianismo, como
se puede percibir en la losa encontrada en Jerico, en la cual se
muestran caracteres hebreos rodeados del estilo islamico, en el
manuscrito de los profetas encontrado en el 890 en Tiberiades, con
caracteres semejantes a los del Coréan, las tallas del convento copto
de Dayr al Banat, las puertas de la sinagoga de Ben Ezra en el Cairo
similares a las puertas del palacio de los califas fatimitas, el arte de
la talla de piedras preciosas creado en Egipto, y el disefio artistico
de la Tora, el Tanaj y la Biblia.

El arte en el islam manifiesta, como se ha dicho una forma de vida
mas que una religion, y al mismo tiempo marca la pertenencia a la
Umma o comunidad, la cual tiene un objetivo y mision en comun
seguir el Coran, tener una imagen del Cosmos y sobre todo
someterse a la voluntad de Allah, por lo que las leyes religiosas no
se separan de las civiles, desarrollando el iyma, es donde la opinion
teologica se convierte en la norma aceptable.

Migracién y Comercio

La migracion desarrollada en todo el mundo musulman se dio a
causa de diversos puntos relacionados con la politica y el comercio,
teniendo diversas consecuencias en el desarrollo de los pueblos,
pero al mismo tiempo otorgd un crecimiento en el desarrollo del
arte, el cual se convirti6 en un elemento unificador que acerca las
distancias, ejemplo de ello es la migraciéon de la poblacion
selyucida del siglo V d.H/XI d.C, la cual influy6 en Iran, el Cercano
Oriente, Anatolia, la migracién berebere y almoravi marcando la
cultura de Espafia y Marruecos, asi con la migracion de muchos

11

musulmanes de Asia, Siria y Palestina, la cual detond un estilo
intercultural con la cultura mongola

Aunado a ello, el crecimiento del arte islémico tuvo un eje en la
influencia que diversos gobernantes extranjeros llevaron a los pueblos
musulmanes que gobernaban, ya que muchos de ellos eran omeyas,
idrisies, aglabiés, fatimies, por mencionar algunos, y por el cambio de
habitad de las clases altas, a las cuales pertenecian un gran porcentaje
de arquitectos y artesanos, quienes marcaron esta mezcla de culturas,
como se puede ver en la mezquita de Ibn Tulun, en el Cairo,
construida bajo una marcada influencia iraqui, o las casas en Egipto
con estilo arquitecténico iran.

También existian las migraciones involuntarias, es decir, en las cuales
diversos artistas o arquitectos eran llevados a diversas ciudades para
el desarrollo de mano de obra, como lo fue en Medina, a donde en el
afno 90d.H/709 d.C, por orden del califa al -Walid se enviaron diversos
artesanos griegos, coptos y sirios, para la construccién de la mezquita,
la cual muestra una mezcla de cada una de las culturas de quienes la
construyeron, otros ejemplos son la gran mezquita de Cérdoba, la cual
tiene una gran influencia del arte sirio, llevado por el omeya "Abd ar-
Rahman en el siglo I1 d.H/VIII d.C,, y el cual dejé una marca en arte
moro de Espafia, y la influencia del arte persa en la pintura indo
musulmana llevada por el emperador mongol Humayin, quien tuvo
una residencia forzada en Iran.

Otro de las causas de la mezcla del arte isldémico fue el comercio, el
cual se desarrollaba a través del cambio mercantil, pero sobre todo
porque los diversos pueblos se unian una vez al afio en la Meca al
realizar la peregrinacién, acto religiosos que los comerciantes
utilizaban para vender o intercambiar sus productos, este acto no sélo
hacia que se tuvieran productos de diversas ciudades, sino que se
comenzo a realizar la copia de ellos, no de forma textual, pero dejando
diversos elementos y ornamentos, esta copia artistica-cultural, se mira



especialmente en las telas, como sucedi¢ con la tela Tabari creada en
el norte de Iréan y la cual fue copiada y recreada en diversas ciudades
de Irak, Siria, India, Asia central y Egipto, en la ceramica, en las
encuadernaciones preconfeccionadas, en los ornamentos, el algodén,
y en las alfombras

Caligrafia

Es considerada como el arte de union que da caracter a la sociedad
y al mundo musulmén, en sus origenes se muestra sencilla, podria
darle el cardcter de minimalista, sin embargo, a partir del siglo
[IId.H/1X d.C, comenzé a tener un caracter ornamentado y abstracto,
lo cual segun diversos estudiosos tiene su por qué en el profeta
Muhammad, quien manifest6 su encuentro con Allah y su revelacion
a través de la escritura revelada; la escritura toma el lugar que para el
cristianismo tomo la vida y martirio de Jesus, es decir, D/os se revela
a través de la escritura, su mensaje no estd en los hechos de una
persona, sino en su libro Sagrado, convirtiéndose en un elemento
sagrado, el cual se manifestd por primera vez en la llamada Mezquita
dela Roca, en Jerusalén, en el afio 72/691 por el califa Abn al Malik,
quien pretendié mostrar la supremacia del islam y la victoria sobre
los iranies y los bizantinos, sin embargo, con el tiempo, esta mezquita
se convirtio en el simbolo de la ascension de Muhammad.

Esta mezquita muestra una inscripcion caligrafica en forma hieratica
de escritura cufica de 240 metros de longitud creados en mosaico
dorado de fondo azulado. Es de resaltar que la gran mayoria de las
Inscripciones  caligraficas muestran  versiculos del Coran,
enalteciendo asi su sentido sagrado, otros ejemplos, en donde se
manifiesta la caligrafia como sagrada es en los azulejos iranies de los
siglos VII-VIII dH / XIII-XIV. Aqui es necesario recordar las
palabras de Rumi sobre la caligrafia, la palabra de D/os es
eternamente perdurable, mientras que el hombre y sus obras son
efimeras.




Por otra parte, diversos misticos manifiestan que D/os cre6 con la
Palabra a través de la Sakina, -presencia divina-, la cual habita en
cada una de las letras del alfabeto arabe.

Escultura

Se sabe que, de las grandes religiones, el judaismo y el islam
rechazan por completo la creacion y veneracion de imagenes y
estatuas, sin embargo, se han encontrado figuras tridimensionales
de animales y personas, creadas en el periodo omeya, con una gran
influencia de China y figuras del periodo seléucida con influencia
mongola, es claro, que la creacion de estas estatuas es resultado de
una influencia cultural de elementos de adorno y no de veneracion.

El rechazo a las estatuas e imégenes tiene su principio en el Coran
en donde se menciona Allah y solo Allah, es el unico creador, sélo
él puede dar aliento a su creacion.

El rechazo a toda creacién de imégenes dio como resultado la
creacion de un arte basado en la simetria y la proporcion 4urea,
uniendo asi la matemadtica y la espiritualidad con la simetria,
representada de diversas maneras y develando un entrelazamiento
de culturas. Es asi, como diversas pinturas muestran hechos
historicos mas que religiosos como, por ejemplo, el arte irani, en
donde a través de la representacion de animales se mostraba
realeza o asuntos bélicos. Sin embargo, en contraparte, Rumi,
aceptaba la creacion figurativa, al decir que se podian utilizar para
el estudio didactico.

13

Mezquitas

Cada Masyid o mezquita, es el centro de la vida religiosa, y como
su nombre lo indica es un lugar de postracion, llamadas también
Yami o congregacion y Masyid al-yum ‘a, mezquita del viernes.
Cada una de ellas, tiene caracteristicas unicas con elementos
propios de su cultura.

Las primeras mezquitas eran de ladrillo cocido al sol, como la casa
de Muhammad en Medina, reconstruida a partir de fuentes
historicas, las cuales la muestran alrededor de un gran patio, con un
complejo personal con pequefios cubiculos para las esposas del
profeta. Las areas que publicas se convirtieron en mezquita, el
portico se volvio santuario y el patio en refugio.

El eje clave de su construccion es su orientacion, la cual debe
dirigirse a la Meca, donde esté4 la Ka ‘ba, santuario y centro del
islam.

Conforme el islam fue dominando diferentes ciudades, se respetod
la religion de los ciudadanos, sin embargo, muchos de ellos se
fueron convirtiendo, lo cual produjo que diversas iglesias, sinagogas
o catedrales se convirtieran en mezquitas, cuando esto era
imposible, se quitaban columnas y capiteles, con dos sentidos, por
la necesidad construir una mezquita y por mostrar el triunfo del
islam sobre las religiones antiguas.

El espacio de las mezquitas tenia elementos en donde las hileras
de soporte que ampliaban el edificio muestran una composicion
poética develada en el Magamaty lo cual se visualiza en la hermosa
Mezquita de Coérdoba.



14

Con el tiempo se aumentaron estructuras como el mihrab, una
hornacina en el centro de la pared con direccién a la Meca, decorada
con diversos materiales de acuerdo al periodo y tradicion de cada
pals; la gibla a donde miran los creyentes al rezar; los Mihab turcos
particularmente del periodo de los siglos XI-XII d.H /XVII-XVIII
tienen detalles de los planos de la Ka ‘ba, otro elemento es el minbar
o pulpito; el patio en donde se encuentran las fuentes y las pilas de
agua para la ablucién, en algunas mezquitas como la de Al-azhar en
el Cairo se afiadian los poérticos en donde se daba la ensefianza del
Corén, pero el detalle mas sobresaliente en belleza e importancia es
el minare o minarete, desde donde el almuédano hace la llamada a la
oracioén cinco veces al dia. En paises como Siria, Espafia, norte de
Africa, Irak e Iran su construccién era cuadrada como parte de la
influencia de las construcciones cristianas, en Samarra y Fustat su
construccion se cred en espiral como en las culturas sasénidas, y en
el imperio otomano y Anatolia se crearon de forma cilindrica, en el
Egipto de la era mameluca se crearon en base a una diversidad
cultural, creando construcciones mixtas; de igual manera esté
construccion al no ser obligatoria se creaba en ocasiones separada
como en las culturas seléucidas de Iran, en donde se comenzo la
arquitectura de dos minaretes, o en el imperio otomano en donde se
construyeron mezquitas con seis minaretes.

Este minarete con funcion liturgica enlazaba su simbolo con el pulpito
cristiano, entre otros elementos que llevaron a ‘Umar Jayyam,
escribir:

¢Hasta cuéndo el incienso y la cruz,
la lampara y el minarete de la mezquita?,
¢Hasta cuéndo el equilibrio
del cielo: beneficio, y el infierno: jpérdida?

Versos que también muestran el espiritual dialogo religioso escrito en
las construcciones y en el arte.



Las primeras mezquitas eran sobrias, hasta que en los siglos V-VI d.H /
VI-XII, el arte sublime comenzé a mostrarse en los exteriores, una
muestra de ello son las mezquitas de el Cairo llamadas al-Hakim y al-
Agmar. Sin embargo, a pesar de cada uno de estos cambios la mezquita
o casa de Allah tiene elementos particulares que recuerdan una casa
arabe.

Tipos de Mezquitas

En los comienzos del islam se construyeron las llamadas mezquitas
hipostéticas de tipo arabe del siglo II d. H-VII d.C en Damgan y en Nayin
S. IV dH-X d.C, este estilo se encuentra en versiones del siglo XIII
d.H/XIX d.C en el noroeste de Irén, en donde se encuentra otro tipo de
mezquita llamada de quiosco, continuacion de la forma del templo del
fuego, chahar tag, construida en un edificio cuadrado con cuatro
aberturas de amplio arco cubierto de una cupula alta, en su mayoria no
tenian patio o era muy pequefio, por lo que se les afiadian vestibulos
hipostilos al costado de la cupula, la cual estaba protegida para resistir
los cambios de temperatura, ya que era construida de ladrillos de barro
seco al sol.

En el periodo seléucida se comenzaron a mezclar la cupula y el hipostilo
mezclados en un patio y colocados en el centro y en cada uno de sus
lados, se tiene registro de esta combinacién en la ciudad de Zavareh
entre el afio 530 d.H/1135, sin embargo, la Masyid i Yum ‘a de Isfahan
del periodo buyi es la mas sublime construccién de este estilo. En Iran
este tipo de estructura con cuatro eyvanes fue usado para la creacion de
las madrasas.

El estilo irani de las mezquitas se denota por los dos minaretes en la
entrada y por las mugarnas o béveda panal, las cuales fueron creadas en
base a la influencia soviética con la que fue construido el mausoleo de
Arab Atab en el 367 d.H/ 978 d.C. Mientras tanto en Turquia, tiempo
después de la conquista de Anatolia 463 d.H/1071, la mezquita
hipostila, en especial su planta se formo con pilares gruesos y columnas
esbeltas de madera, las cuales se combinaban con otro tipo de
construcciones como la mezquita de una sola cupula sobre una base

cuadrada y la de nave longitudinal basada en la arquitectura de las
iolegiag cristianas

15

Un punto culminante de la belleza arquitecténica como base de la
religion islamica, es la Hagia Sophia, esta iglesia convertida en
mezquita tras la conquista otomana de Constantinopla en el afio 857
d.H/ 1453 d.C, tiene mihrab y minaretes, con una cupula elevadisima
con dos semicupulas alienadas. Su construccion durea eleva a quien
la mira, por ello, Tursug Beg, escritor y funcionario djjo:

si buscas el paraiso oh Sufi
tienes el cielo supremo en Aya Sofya

Santa Sofia se convirtio en el ejemplo arquitecténico para la
construccion de otras mezquitas, por lo que el estilo turco muestra
una gran influencia bizantina curva y triangular.

En Turquia se comenzé la creaciéon de los Kulliyye, edificios creados
por el sultdn Bayaceto [,0s cuales consistian en tener una madrasa,
una mezquita, un mausoleo, una fuente, un imaret o comedor de
beneficencia, h<ammam o bafio publico, un acueducto y un palacio
real, sin olvidar un hospital el cual se construia en las cercanias, un
monasterio derviche y un caravasar.




Mausoleos

En el islam esté prohibido, como ya se dijo, la adoracién no solo a las
imégenes sino también a los santos o a los muertos, por lo que enfatizar
en el adorno de los sepulcros estaba delimitado por la ortodoxia, sin
embargo, en el siglo III d.H /X d.C, la contemplacién de la adoracion
de los santos en el cristianismo o de los jajam , sabios del judaismo,
particularmente en la contemplacion de los hombres santos del shi 7es,
quienes también construyeron mausoleos a personas biblicos,
comparfieros del profeta, a los héroes de las comunidades y a los
llamados gdzis o campeones de la fe. Ejemplos de ello son los
monumentos de Firdusi, Avicena, Umar Jayyam, Aga jan, [gban y las
inhospitas construcciones en memoria del Shah pahlavi Rida Ataturk y
Muhammad Ali Yinnah.

Dos caracteristicas centrales de estos mausoleos tienen forma circular,
en forma de torre o forma cuadrangular o poligonal, por ejemplo, el
creado al poeta Yalad ad Din Rumi, en Konya, o las tumba mamelucas
de El Cairo.

Los shi 7es, enaltecieron la creacion de los monumentos funerarios, por
ejemplo el de Fatima, hermana del iman "Ali ar Rida en Qum y el del
califa Ali en Nayaf: el mausoleo llamado Tumba de Isma‘il construido
en Bujard, en el afio 332 dH/943 d.C,, y el cual tiene una estructura
cuadrada, con un cupula central y cuatro pequefias en cada esquina,
siendo su caracteristica central el uso del ladrillo el cual crea diversos
efectos visuales, o el de Tamerlan en Samarcanda del afio 806 d.H /
1403 d.C, y en donde esté plasmada en letras cuficas la leyenda Allah
solamente es permanente.

La creacion de los mausoleos y monumentos tuvo una relacion
intrinseca con la astrologia, a pesar de las prohibiciones sefialadas en el
Coran, es asi como, dentro de varios de ellos, se perciben los siete
planetas y algunas figuras del zodiaco, como lo muestra el cuenco del
periodo ganzawi del siglo V/XI.

16

Tumba de [sma’il



Los colores como recuerdo de una alianza

Para hablar de la importancia de los colores, es preciso recordar que la
mayoria de las ciudades islamicas se encuentran en zonas desérticas,
donde los el color &rido invade el alma no solo de calma sino también
de una monotonia, el color &rido recuerda el vacio del hombre alejado
de D/os, por lo que el color represento la cercania de D/os que aliviaba
de esa monotonia, es asi como los colores se percibieron como una
alianza con D/os, quien esté4 cerca de El, tiene ese color en su vida, es
asi que esta cura visual se desarrolld en la creacion de la ceramica,
alfombras, vestiduras o en la ornamentacion de Siria y Egipto con sus
detalles dorados y esmaltes de colores, los cuales se mostraban en el
disefio de cristales, que influyé de enorme manera en la artesania de
Venecia.

Pero donde el color predominé dando un estilo propio a la presencia
islamica fue en la arquitectura, a través del arte llamado faienza en las
mezquitas y otros edificios como las madrasas, a las que se ornamento
y vistié de azulejo vidriado cocido al horno hasta alcanzar un brillo
indescriptible, ejemplos de ello, son la madrasa de Sircali en Kony,
capital seléucida de Anatolia en el afio 640 d.H/ 1242 d.C, la cupula de
la Roca en Jerusalén, creada con decoracion policromatica o la
mezquita de Rustem Pacha en Estambul.

Los colores en combinacion con la caligrafia recordaban el pacto
realizado entre D/os y el hombre, Allah lo manifiesta en el cielo y el
hombre a través de sus creaciones, donde la luz divina penetra dando
un brillo especial y una luz particular, como lo muestran las lamparas, a
través de los colores D/os y el hombre sellan su pacto.




El arte de la jardineria

Los jardines eran y han sido considerados como un reflejo del Paraiso,
por lo que, el arte de la jarieria se desarrolld no s6lo como un oficio sino
como un acto sagrado, teniendo su auge en el siglo V.d.H / XI d.C. Hasta
el siglo XIII d.H / XIX d.C. Cada jardin de manera similar al color
mostraba la presencia divina conviviendo con el ser humano, por lo que
se creaba a través de figuras geométricas y abundante agua, la cual al
alimentar al hombre y a la vegetacion creaba un lazo con Allah.

18

Elementos cotidianos

El mundo islamico antiguo se caracterizaba con la carencia de muebles
o adornos en los hogares, se sabe del uso de sofas o canapés cubiertos
de tela, utilizados para comer y sentarse, de cojines y alfombras
utilizadas para dormir, hornacinas de estuco en donde se guardaban los
libros y diversos objetos, es de resaltar que las mantas y vestimentas
regularmente se doblaban y se colocaban en un rincén de la casa. Esta
carencia de objetos dentro de la casa tenfa como objeto no distraerse
de lo verdaderamente importante, es decir, el acercamiento a D/os,
entre menos objetos, menos distracciones y mayor dialogo con lo divino
y estudio del Coran, sin embargo, se ponia un importante énfasis en las
creaciones de madera, como las puertas, ventanas, vigas y entablados,
y sobre todo en las telas, las cuales eran un punto base de comercio. Las
alfombras creadas con delicadeza descomunal se inspiran en el arte
arquitectonico al cual representaban entre sus hilos. Esta union entre la
arquitectura y el disefio textil se convirti6 en un elemento esencial del
arte islamico, y tomo una importancia sagrada, como se percibe en el
edificio mas antiguo del mundo musulmaén, la Cupula de la Roca de
Jerusalén, erigido en el afio 72d.H /691 d.C., sin embargo, este arte
influy6 en la creacién de los manuscritos, como se visualiza en el arte
persa de los siglos IX-XI d.H / XV-XVII d.C.



Influencia en el arte islamico

He mencionado la gran influencia que el arte islamico ha tenido en
diversos paises a lo largo de su historia, sin embargo, el islam también
ha sido influenciado, en especial por costumbres de las tribus arabes,
aunque en muchas ocasiones mas que influencia es una respuesta hacia
ellas como se puede ver en la lectura del Sagrado Corén, en donde se
hace alusion a ciertas costumbres que no benefician la ética del
musulman.

Muchas mezquitas como se ha mencionado han tomado disefios de
templos, sinagogas e iglesias, asi como los hammam tienen influencia
romana, otro ejemplo es un tipo de alfombra creado en Iran a través de
un anudamiento de hilos de lana de colores en dos cordones contiguos,
el cual se sabe tuvieron su origen mil afios ante de la llegada del islam.

En la pintura se perciben elementos del arte bizantino, y sobre todo
elementos del antiguo Egipto.

Como podemos ver el arte y su desarrollo entretejido, nos muestra un
dialogo interreligioso a través de los tiempos, una comunicaciéon que va
maés alla de las palabras, y el cual no s6lo nos deleita con su belleza, sino
gue nos lleva a comprender que todos somos parte del otro, que cada
uno de los seres humanos llevamos en nuestro interior, vestimenta y en
los objetos cotidianos la esencia del semejante.

En el arte isldmico se comprende que Todos somos Uno en Allah...

Martha Leticia Martinez de Leén. .. gm O’a 4 } ©

19




Bibliografia

» Pope, Arthur Upham, A Survey of Persian Art from Pre-hisoric Times tothe Present Londres 1939.
* The Muslim Architecture of Egypt, Oxford 1958
» Hill, Derek, islamic Architecture and its Decoration AD 800 -1500 Londres 1694
» Wilber, DN The Architecture of islamic Iran. The il Khanid Period, New York, 1969
» Persian and Garden Pavilion Rutland, 1962
« Schimmel, Annemarie, Islamic Calligraphy, Leiden, 1970
» Ettinghausen, Richard, El ambiente artificial, Espafia, 1996

:\{ég arakak ®

20



La parteria, el islam y yo
Imén Al Warda Ortiz

La parteria es tan antigua como la vida misma, en cada sociedad, en
cada época han existido las parteras, ocupando un sitio importante al
interior de las comunidades.

En Meéxico, en la época prehispanica, la partera “tizitl” tenia un
importante rol, no solo era quien recibia a los bebés, sino que también
era una mujer muy respetada a la que se le honraba por su conocimiento
y en algunas ocasiones también era consejera. Alrededor de ella se
tejian todas las historias de un pueblo.

En el islam, la partera siempre ha tenido un lugar importante, es una de
las profesiones mas benditas en la tradicion. Muhammad (SWA) dijo:
“Quien salve a un ser humano, habra salvado a toda la humanidad”

Los primeros recuerdos que tengo de mi abuela son haciendo remedios
de herbolaria o ventosas artesanales.

:Desde cuando soy partera? Creo que, desde siempre, pues para poder
acompafiar se hace desde la experiencia; tengo la fortuna de llevarlo en
la sangre: Mi abuela y mi madre atendian partos en el pueblo, sin dejar
de lado a mi padre quien es médico partero.

Después de haber vivido dos cesareas y una severa depresion post parto
pude parir un 12 de octubre en la comodidad de una tina de agua
caliente acompafiada de mis dos parteras, fue realmente el momento
maés importante de mi vida.

21

Ese momento en que tu cuerpo se abre como una puerta bendita,
abriendo el camino a esa otra vida a venir a este mundo. Momento de
mucho amor y alegria después de diez dias de contracciones continuas.
Ese parto fue el regalo que me transformaria para siempre.

Aun recuerdo ese anillo de fuego que entre calor y luz dejaba pasar la
cabeza de mi pequefia Mariam a este mundo, recuerdo la mirada del
padre de mi hija con tanta sorpresa, viendo cémo salia de mi ese
pequertio ser perfecto que esperdbamos en medio de aromas, de romero
y canela, en medio de una semana tan fria; Mariam llegd a mis brazos
sanando todo lo vivido en los nacimientos de mis anteriores dos hijos.

Fue tan hermoso dar a luz apapachada, cuidada, protegida, en medio
de un ambiente totalmente holistico, que era dificil no enamorarse del
parto. Recuerdo haber tenido un desmayo, mi alma se desprendié de mi
Cuerpo, y como en un suefio vi cosas hermosas.

Después del desmayo, mi partera, quien también fue mi maestra, se
sento frente a mi, me mir6 a los ojos, y me dijo: "Ya eres una gran partera,
lo traes en la sangre, hards un gran trabajo con las mujeres, ya conoces
la luz y la oscuridad".

Me propuso comenzar como doula, formadndome en su casa de partos,
después fui doula post parto, haciéndome cargo de la farmacia de
herbolaria, y finalmente completé mi formacion en parteria clinica en
mi casa Cruz Roja con dos maestras increibles que no solo me
ensefiaron de parteria, sino que se convirtieron en mis maestras de vida
a quienes llevo siempre en el corazén. Confieso que ellas fueron la
respuesta a una oraciéon que hice a Allah pidiendo que llegara mi
maestra; al mismo tiempo recuperé el conocimiento ancestral de mi
familia en una fusion con el conocimiento de la parteria de medio
oriente que ya conocia, en verdad fui muy afortunada, pocas tienen la
oportunidad de vivir de cerca la parteria tradicional isldmica en un dia
a dia.



Mi modelo de parteria es particular, combina la acupuntura con la fusiéon
antes descrita. Acompafio a las mujeres que confian en mi como su
doula o partera con respeto, amor, responsabilidad y con toda la
empatia.

Son muchas las mujeres que han confiado en mis manos para ser quien
recibe a sus bebés ese primer instante de vida. He atendido a mujeres
locales indigenas, mestizas y a muchas otras que han viajado para llegar
a parir en mi casa.

No trabajo sola, afortunadamente somos cuatro parteras musulmanas,
cada una con su modelo de parteria, pero todas con las mejores
intenciones de llevar tranquilidad en ese momento del embarazo y parto
a toda mujer, musulmana o no, que esté dispuesta a vivirlo.

La situacion de las mujeres musulmanas en verdad es preocupante, si
ya existe en la sociedad tanta violencia obstétrica, hay que sumar que la
mujer musulmana pasa por un grado mdés de violencia desde el
momento en que llega a un hospital y le exigen descubrir su cuerpo,
quitarse el velo y a veces siendo atendidas por hombres sin preguntarles
si es lo mas comodo para ellas.

La comunidad musulmana no ha hecho consciencia de que este tema
es de suma importancia, siempre se invierte en otros temas (Ramadan,
despensas para los pobres, velos para las mujeres, eventos...), pero
pocos quieren invertir en la salud materna, es por eso por lo que la
parteria islamica no ha encontrado su auge en nuestro pais.

Los musulmanes prefieren pagar hospitales costosos sin escatimar en el
precio, pero cuando son parteras musulmanas quienes atienden sus
necesidades, los servicios los quieren gratis 0 a un costo demasiado
bajo.

22

Algunos ni siquiera creen en la parteria, mucho menos en las parteras,
pero algunos son ejemplo de que no solo creen, sino que apoyan la
parteria porque saben que al final es lo mas recomendable de acuerdo
con la tradicién profética.

Esta es la historia de un Sheikh y su esposa que viajaron desde Turquia
a Meéxico sin saberse embarazados, estando en Mexico, al enterarse,
preguntaron a su maestro, a su Sheikh, a su guia espiritual y este les dijo:
En un pais donde hay tanta violencia obsteétrica, lo primero que deben
de buscar es una partera" y recomendo que la partera fuera musulmana.
El Sheikh pens6 que no encontraria en México parteras musulmanas,
asi que al encontrarnos a mi amiga, compafiera y colega Mariam Farah
Cruz y a mi, estaba muy sorprendido.

El parto seria en la ciudad de México, yo volaria desde San Cristébal de
las Casas, Chiapas al parto, pero en un momento la madre descubrio
que no queria parir ahi e iniciaron un viaje ella, su esposo, sus hijos,
Mariam y su hija.

El dia en que llegaron a mi casa en Chiapas, al entrar vi sus ojos brillantes
y supe que esos portales ya estaban listos, respird profundo y me dijo:
"Alhamdulilah ya estoy aqui hermana". Era Id al/ adha, asi que tenia un
gran plato de borrego cocinado para ellos. Ella me dijo sentirse feliz de
estar ahi.

Le preparé un té de flores relajantes, y me pidioé permiso para limpiar mi
casa. En ese momento la mirada de Farah y mia se unieron, como
siempre en cada parto que hemos atendido, no necesitamos decirnos
mucho, una mirada para nosotras lo es todo. En ese instante sabiamos
que esa mujer estaba limpiando el nido y esa misma noche pariria.

Asi fue, Farah y yo no dormimos, a las 9 de la noche las contracciones
comenzaron.



Fue un parto hermoso con toda una familia esperando al bebé. El Sheikh
recitando Corén y la madre diciéndonos constantemente: "Este era el
parto que siempre quise". El bebé nacié al mismo tiempo que llegaba el
Fayer, el papa decia que habia sido un regalo verlo nacer y sostenerlo en
sus brazos, asi con su vernix embarrado, hablaba de lo increible que habia
sido poder ser un soporte y apoyo para su esposa en ese parto. Meses
después nos platicaba que increiblemente tenia un vinculo muy especial
con ese bebé en particular, amaba todos sus hijos, pero con él podia ser
mas paciente y amoroso jy como no si fue él quien lo abrazé primero!

Se quedaron un mes en Chiapas para la recuperacion completa de la
mama y ese parto fue, segun las palabras de la madre, la mejor
experiencia de su vida. Todavia tengo en mis recuerdos, la cara de
felicidad de ella abrazando a su bebé y diciendo: jSi pude hermana! Me
decia que este habia sido mas facil que sus otros partos. El es un Sheikh
al que respeto y admiro, ella es una mujer increible a la que quiero con
el alma. Aun tenemos contacto y una buena amistad.

Toda mujer tiene derecho a tener un parto suave, respetado,
humanizado y todo bebé tiene derecho de nacer en un ambiente
cuidado y protegido sin intervenciones innecesarias.

Dice Michelle Odent: "Para cambiar el mundo hay que cambiar la
manera en como nacemos".

Recibir a los bebés con amor es mi forma de cambiar al mundo y mas
que mi trabajo es mi pasion.

23

Iman Al Warda Ortiz

Contacto: (+52) 777 305 60 94.



Islam y salud mental.
Lic. Psicologia Margarita Aguirre Macias.

En el nombre de Allah el mas Misericordioso, el mé&s Compasivo,
Alabado sea Allah y que la paz y las bendiciones sean con el profeta
Mohammed, su familia y sus compafieros.

En el presente articulo se pretende contextualizar lo que es la religion
del “islam” y como la préctica influye en las personas a obtener
bienestar en todas las &reas de vida, en especial su impacto en la salud
mental, ya que el individuo encuentra respuestas practicas y soluciones
a cualquier problema de la vida diaria, por eso; el islam, més que una
religién es todo un sistema de vida, a través del cual se experimenta asi
un estado de bienestar espiritual, fisico y psicolégico.

El islam es una de las religiones de mas crecimiento en la actualidad,
ocupa el segundo lugar a nivel global, y en lo que concierne a México y
Latinoamérica el aumento de sus adeptos se esta dando de manera
acelerada, asf como en Norte América. Allah dice: “De Allah son el
Oriente y el Occidente” Coran 2:142

El musulman cree que el profeta no sélo fue el tnico, sino el ultimo que
reforzé e inmortalizo el eterno mensaje de Allah ante la humanidad, el
creyente reconoce que el mensaje fue revelado por el Todopoderoso a
todos los profetas del pasado de distintas naciones y épocas por
ejemplo a Abraham, Ismael, [saac, David, Moisés y Jesus, el musulmén
cree, acepta y considera que su creencia estd en congruencia con todos
ellos y que forman parte del mismo mensaje del islam.

En el Coréan encontramos lo siguiente:

Di: «Creemos en Allah y en lo que se ha revelado a Abraham, Ismael,
[saac, Jacob y las tribus, en lo que Moisés, Jesus y los profetas han
recibido de su Sefior. No hacemos distincién entre ninguno de ellos y
nos sometemos a El». (Coran3: 84)

24

La palabra islam significa sometimiento de cuerpo y alma a Dios, el
Todopoderoso, el Creador y Sefior de todo lo que existe, obedeciendo
lo que El ha ordenado, y lo que ha prohibido en su revelacion,
cumpliendo y aceptando su voluntad, juicio, asi como lo que El ha
predestinado para el hombre sobre la tierra. Dios es el més benefactor
y Misericordioso, infunde todo lo que es bueno y prohibe todo lo que es
malo, y conoce todas las necesidades de los seres humanos. Por eso su
revelacion se adapta a las necesidades, derechos y responsabilidades
universales del ser humano. (Dr. Abdur-Rahman Abdul-Kareem Al-
Sheha).

En la préctica, el islam es someterse a Dios (Allah), a su Unicidad
(monoteismo) ser su sirviente en obediencia y no asociarle coparticipes,
rivales ni intermediarios en la creacion. El islam es una religion de
tolerancia y Paz.

El islam es una religion a través de la cual uno puede sentirse contenido
espiritualmente y puede tener su corazon en paz.

Allah dice:

“Aquellos que creen, sus corazones se sosiegan con el recuerdo de Dios.
;A caso no es con el recuerdo de Dios que se sosiegan los corazones?”
Coran 13:28.

Mohammed es el Profeta del Islam, nacido en la peninsula arébiga en la
Meca actual, aproximadamente en el afio 570 d C. El islam es un
llamado a toda la humanidad a través de su profeta, este llamado no es
solo hacia un pueblo en particular. Dios dice lo siguiente:

“Y no te enviamos, (Oh Mohammed) sino como albriciador y
amonestador para todos los hombres. Pero la mayoria lo ignora.” Corédn
34:28.



El Coran impone la obediencia hacia el profeta como un lazo directo
hacia el Creador, obedecer al profeta Muhammad es acatar la voluntad
de Allah. Por ejemplo, si se realiza un anélisis de la lectura de las aleyas,
se observa como se inculca la salud, tranquilidad y moral, a la vez.

Los creyentes, los judios, los cristianos, los sabeos, quienes creen en
Allah y en el ultimo Dia y obran bien, ésos tienen su recompensa junto
a su Sefior. No tienen que temer y no estaran tristes. Coran 2:62

Quien se someta a Allah y haga el bien, tendré su recompensa junto a
su Sefior. No tienen que temer y no estaran tristes. Cordn 2:112.

De esta manera podemos observar como ejemplos, las dos aleyas
anteriores; en las que Allah nos insta a entender a través de su palabra
a vivir de la mejor manera en este mundo acatando sus leyes, sabiendo
que El es conocedor del interior de su creacion, la humanidad.

Las problematicas existentes a efectos con la salud mental es algo que
estéd muy presente actualmente y la comunidad musulmana también lo
padece en su devenir cotidiano, agregado a ello la naturaleza silenciosa
de la enfermedad, aun existen algunos estigmas innecesarios
relacionados con los problemas de salud mental entre algunos
musulmanes. Afortunadamente en el mundo musulman sheiks e imams
estéan abordando el problema de la salud mental en sus discursos, redes
sociales etc., y estan desacreditando el estigma que se adjunta a este
problema. La realidad es que se necesita mas trabajo respecto a esta
problematica social.

Una de las estrategias isldamicas hacia la promocién de la salud mental
es precisamente el reconocer los defectos del ser humano apuntando
hacia la recuperacién de estos, por ejemplo; los cinco rezos al dia como
alimento espiritual, asi como se necesitan los alimentos tres veces al dia,
también necesitamos una conexién directa con el Creador para que el
alma conserve su salud. La oracién limpia los pecados, es como bafiarse
cinco veces al dia para mantener limpio el cuerpo, pero en el islam es
mas importante el alma ya que la oracién protege de la soberbia y nos
situa en el lugar correcto como siervos de Allah. “Buscad ayuda en el
Sabr (constancia, paciencia) y en el salat” la oraciéon. (Corén 2:45)

25

Desafortunadamente en la actualidad la humanidad padece estrés,
angustia, depresion y trastornos mentales derivados del mismo estilo de
vida, tipo de sociedad, problemas financieros, con los amigos, con la
familia, etc. Hay aspectos del islam que pueden ayudar al musulmén a
superar sus dificultades y encontrar una salida, pero se recomienda no
reemplazar un diagnoéstico y tratamiento.

Absolutamente cada persona tiene diferentes pruebas, en diferentes
grados y en diferentes momentos, pero el proposito de Allah no es
necesariamente castigar, sino fortalecerlas y refinarlas.

“Y tened por cierto que os pondremos a prueba con temor, hambre,
pérdida de riqueza, personas y frutos. Pero anuncia buenas nuevas a
los pacientes”. (Corén 2:155)

Allah, el Majestuoso, trata a todas las personas con igualdad y justicia y
no sobrecarga a nadie. El Coréan también ensefia que podemos lidiar con
estos momentos dificiles:

“Allah no impone a nadie sino en la medida de su capacidad”.
(Coran 2: 286).

El musulman nunca debe sentirse desamparado ni hundido por sus
problemas, debe acercarse a Allah, pues El dice:

«Y estamos maés cerca de él que su vena yugular» (Coran, 50:16).

Allah siempre esté para quien le invoca y escucha las suplicas, la clave
estd en acercarse con fe y esperanza en El para enfrentar los desafios.

En el islam, la enfermedad se considera como un método de conexion
con Dios y no debe considerarse como algo extrafio, sino méas bien
como un mecanismo del cuerpo que sirve para limpiar, purificar y
equilibrar los aspectos fisicos, emocionales, mentales y espirituales.



Por otro lado, el estrés mental, la angustia también se pueden visualizar
como oportunidades para aliviar la desconexién de Allah o la falta de
fe a través de la oracién regular, lectura del Corén, por ejemplo. Las
pruebas de vida siempre van a existir a lo largo de esta y son naturales
e inevitables, pero se debe recordar el mensaje de Esperanza, prometido
por el Sefior de los Cielos y la Tierra:

“Porque es cierto que junto a la dificultad hay facilidad. Si, junto a la
dificultad hay facilidad”. (Coran 94:6-7)

El Profeta, la paz y las bendiciones de Allah sean con él, djjo:

Por cada desgracia, enfermedad, ansiedad, pena o dolor que aflige a un
musulman, incluso el dolor causado por el pinchazo de una espina, Allah
borra algunas de sus faltas. (Muslim)

Los tiempos complicados de austeridad, sufrimiento y dificultad
pasaran y se deben atravesar con paciencia, perseverancia y fuerte
determinacion:

“Buscad ayuda en el Sabr (constancia, paciencia) y en el salat”.
(Coran 2:45)

El “Sabr” (paciencia) ayuda a crecer espiritualmente y permanecer
positivos en momentos dificiles.
El Profeta del Islam, la paz y las bendiciones de Allah sean con él, dijo:

“iQué increible es el asunto del creyente! Hay algo bueno para él en todo,
y esto no es asi para nadie excepto para el creyente. Cuando el creyente
recibe algo bueno, es agradecido con Allah y obtiene una recompensa.
Y cuando le sucede alguna desgracia, la soporta pacientemente, por lo
que también es recompensado”. (Muslim)

26

El aspecto espiritual en el islam es muy importante, pero las personas
que sufren problemas de salud mental deben buscar asistencia médica
psicologica o psiquiatrica segun sea el caso, si existe la necesidad. No
hay mal en asistir con un médico y admitir que se esta experimentando
un problema de salud mental y que es necesaria la ayuda profesional.
Sufrir en silencio no es una opcion, ya que nos consumira desde dentro.
Como el Profeta, la paz y las bendiciones sobre ¢él, dijo a uno de sus
companeros:

“Ata tu camello y luego confia en Dios” (Tirmidhi).

Este dicho del profeta demuestra que, ante cualquier problemética de
cualquier indole, se debe buscar ayuda, y no situarse en la pasividad, es
esencial el accionar tomando las precauciones necesarias.

Otro aspecto muy importante para considerar es que el conocimiento
guia y da salud:

“Ibn Hazm en su libro Mudéuah An-Nufuis mencioné que uno de
los beneficios del conocimiento es que explulsa los susurros
malignos que hay en el alma y elimina las preocupaciones y los
problemas”.

Esto es aun mas cierto para quien ama el conocimiento, estudia
constantemente y pone en practica lo que ha aprendido.

La persona que estudia y adquiere conocimiento debe distribuir su
tiempo entre memorizar, recitar, leer, revisar, investigar y reflexionar
(‘Aid Ibn Abdullah Al-Qarni 2006)

Acerca de la paz y la tranquilidad, A'id Ibn Abdullah Al-Qarni menciona
los siguientes puntos de un articulo de la revista Ahlam ua Sahlan del
afo 1994, “Veinte maneras de evitar la ansiedad”



1.“La duracion de tu vida ya ha sido decidida porque todo sucede segun
el designio y decreto divinos. Entonces, no hay necesidad de que sientas
ansiedad al respecto.

2.La decision de cuanto sustento recibimos es exclusiva de Allah y nadie
mas posee ese poder.

3.El pasado ya se fue y se ha llevado sus angustias y desdichas. No podra
regresar aun cuando toda la humanidad se uniera para intentar que
vuelva.

4 El futuro pertenece al mundo de lo desconocido y aun no has llegado.
Trae asuntos sin pedirte permiso ni a ti, ni a tus sentimientos.

5.Hacer el bien a los demés da felicidad al corazén y al alma. Una buena
accion le ofrece beneficios mucho mayores a quien la realiza —en
términos de bendiciones, paz y recompensa- que a quien la recibe.

6.Una de las nobles cualidades del creyente es que no se preocupa por
las criticas espurias. Nadie se salva de las maldiciones y criticas
infundadas, ni siquiera Allah, Sefior de todo lo que existe, el Mas
Perfecto Exaltado”. (‘A'id Ibn Abdullah Al-Qarni 2006).

En cuanto a la vida feliz, constantemente se podria preguntar ;cudl es la
principal causa de la felicidad? La respuesta es la fe en Allah y la
psicologia apoya esta idea ya que la creencia en Dios ayuda a superar
los problemas de la vida y también los hace mas ligeros a través de la
esperanza.

“Al creyente que obre rectamente, sea varon o mujer, le concederemos
una vida buena y le multiplicaremos la recompensa de sus obras”
Corén 16:97

27

Hay dos condiciones para tener una vida virtuosa: tener fe en Allah y
realizar buenas acciones.

“Por cierto que el Clemente hard que quienes hayan creido y obrado
rectamente sean queridos por los hombres”
Coran 19:96

Aquel que cree en Allah y realiza buenas obras obtiene dos beneficios:

1.Una vida buena y prospera en este mundo y en el Mas Alla.
2.Una enorme recompensa de parte de Allah.

“Ellos serdn complacidos en esta vida y en la otra”
Coran 10:64

En conclusion, el Islam siempre busca que los musulmanes cuiden su
salud mental, espiritual y emocional a través de la practica de la religién
y adoptando estilos de vida saludables pues Allah, a través de sus leyes
y preceptos que encontramos en el Cordn maés la sunnah que nos deja
su profeta es posible llevar una vida saludable que se adapta a cualquier
época y lugar y que la persona en cuanto més conozca estas dos fuentes
encontrard confort y respuestas que le harén llevar una vida mas facil,
sin dejar de lado como se ha mencionado anteriormente la importancia
de la ayuda profesional psicologica.



Lic. Psicologia Margarita Aguirre Macias.

Contacto: 20b.aguirremargarita@gmail.com

28



(En el islam cree en el pecado original?
Ja’far ibn Karlus Al Uriangato

Bismil-lahi ar-Rahmani ar-Rahim Alabado sea Allah, Sefior de todos los
mundos. Que la paz y las bendiciones de Alldh sean con nuestro Profeta
Muhammad y con su familia y Compafieros.

Para mayor facilidad para aquellos que no son musulmanes seguiré con
los nombres castellanos de Adan y Eva a referirme a ellos ya que en
términos islamicos se refieren a ellos como Adam y Hawa (la paz y las
bendiciones de Allah sean con ellos)

El término “pecado original” es originario de la fe cristiana occidental y
es para ellos el origen y la causa de la existencia de pecado en el mundo.
Se refiere al pecado de Adéan al comer del “arbol del conocimiento del
bien y del mal” y sus efectos sobre el resto de la raza humana. El pecado
original puede definirse como "ese pecado y su culpabilidad que todos
poseemos a los ojos de Dios como resultado directo del pecado de
Adén en el huerto del Edén". La doctrina del pecado original se enfoca
particularmente en sus efectos sobre nuestra naturaleza y nuestra
situacion ante Dios, aun antes de que tengamos edad suficiente para
cometer pecados conscientemente.

Ahora bien, en todo el texto del Cordn no hay mencién del pecado
original. El libro ensefia que cada persona nace en un estado de pureza
espiritual, pero la crianza y el atractivo de los placeres mundanos puede
corrompernos. No obstante, los pecados no se heredan y, de hecho, ni
siquiera Adan y Eva (la paz y las bendiciones de Allah sean con ellos)
fueron castigados por sus pecados, pues Allah los perdonoé. ;Y cémo
puede la humanidad heredar algo que ya no existe? Esto es logicamente
imposible, todos nosotros seremos juzgados de acuerdo con nuestros
actos, pues:

29

“Nadie cargara con los pecados ajenos [...] el ser humano no obtendra
sino el fruto de sus esfuerzos”. (sura - la estrella 53:38-39) y: “quien siga
la guia serd en beneficio propio, y quien se descarrie solo se perjudicara
a st mismo. nadie cargard con los pecados ajenos”. (Sura — el viaje
nocturno 17:15).

De hecho, el concepto de pecado original es completamente ajeno al
judaismo y al cristianismo oriental, habiendo alcanzado aceptacion sélo
en la Iglesia Occidental, se menciona esta idea que dice que todos los
hombres al ser descendientes de Adan (la paz y las bendiciones de Allah
sean con él), cargamos desde el momento de la concepcion el pecado
cometido por la desobediencia de Adan y Eva (la paz y las bendiciones
de Allah sean con ellos).

Bajo este argumento la Iglesia catolica, los sacerdotes
institucionalizaron el bautismo, ya que éste liberaria de las culpas del
género humano.

La idea del Pecado Original o del delito hereditario no tiene cabida en
las ensefianzas del islam. Allah nos reveld atreves del Profeta
Muhammad (la paz y las bendiciones de Allah sean con el) que el
hombre nace en un estado natural de pureza, es decir, nace libre de
pecado. Cuando la persona alcanza la madurez y, si su desarrollo es
natural y sano, se hace responsable de sus obras e intenciones.

El hombre no soélo esta libre de Pecado hasta que lo comete, sino que
es asf mismo libre de hacer cosas de acuerdo con sus planes bajo su
propia responsabilidad. Esta doble libertad: Libertad de Pecado y
libertad para realizar cosas efectivas, libera la conciencia musulmana de
la pesada carga del pecado heredado. Libera su espiritu y mente de las
tensiones innecesarias de la doctrina del pecado original.



Este concepto Islamico de libertad se basa en el principio de la justicia
Divina y de la responsabilidad directa del individuo ante Allah. Cada
persona debe soportar su pesada carga y ser responsable de sus propios
actos, porque nadie puede expiar el pecado ajeno. Por ello, un musulmén
cree que, si Adan cometi6 el primer pecado, fue responsabilidad suya
repararlo. Suponer que Allah era incapaz de perdonar a Adan (la paz y
las bendiciones de Allah sean con el) y tenia que hacer que otro expiara
su pecado o suponer que Adan (la paz y las bendiciones de Allah sean
con el) no pidi6é perdén o rogd por €l sin que le fuera concedido seria
extremadamente improbable y contrario a la misericordia y la justicia
de Allah y Sus atributos de perdon y poder de perdonar. El Coran dice:

“en verdad, hicimos previamente un pacto con adan y él lo olvido,
pero no lo encontramos contumaz (firme en su desobediencia)”,
(sura- ta’ha’'20:114): y: “luego, su sefior lo hizo su elegido, volvio sobre
él y lo dirigi¢ por el camino recto”,

(Sura- ta'ha'20:119)

Suponer esa hipétesis constituiria un osado desafio al sentido comun y
una fragante violacion del mismo concepto de Allah.

Por tanto, el musulman no puede aceptar la doctrina de que Adan
hubiera sido condenado con toda la raza humana y quedara en espera
de perddn hasta que Jesus (la paz y las bendiciones de Allah sean con
el) viniera a dar expiacion a los pecados de los hombres. Por
consiguiente, resulta imposible para el musulman creer la dramatica
historia de la muerte de Jesus (la paz y las bendiciones de Allah sean
con el) en la cruz en reparacién de todos los pecados humanos de una
vez por todas.

30

Bibliografia

1.El sagrado Corén, primera edicién en espafiol (2004).
La Plata, Argentina: Editorial Servicop 810 pags.

2. Sé&lihin, Riyad As, los jardines de los justos. (2008) Traduccion:
Zakaria Maza Vielva. Karachi, Paquistan:
Al-Bushra Publishers 887 pags.

3. Sakura Dragon, Muham La Gran Historia del Profeta Adén y de Eva
(Hawa) en el islam
https://es.scribd.com/read/355575867/La-Gran-Historia-del-
Profeta-Adan-y-de-Eva-Hawa-en-el-Islam



A%\
=)
L 4 \ B
A
\bh
A\~

En el nombre de Allah, el Clemente, el Compasivo, el Misericordioso
YR oo 7e
que cada una de estas palabras, sean una Barakak y una fuente de conocimiento para el encuentro con Allah, con el préjimo

Yy Ccon nosotros mismos

Martha Leticia Martinez de Leon. .. %ﬂ(%’a @ ;@ @ j ©)

31



Berakate

La primera revista musulmana en México
para fomentar el didlogo interreligioso,
cientifico y con él no creyente

Te invita a escribirlos y expresarnos tus
dudas, temas de interés, opinién y sobre todo
a colaborar.

revistabarakah@gmail.com

32



)
L
*

SV X
- W
P

f1 sabili l1ah 1

Por la causa de Allah

33

(Y 4



' 2

DPorrakh.

La primera revista musulmana en México
Para fomentar el didlogo interreligioso, cientifico y con el no creyente

Todos los derechos pertenecen a
Martha Leticia Martinez de Ledn. .. Silencio < sSw = 2 ©

y cada articulo a sus colaboradores.

34



