
1 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

® Barakah 

ب   

La primera revista musulmana en México 

  
para fomentar el diálogo interreligioso, científico y con él no creyente 



2 
 

 

Página legal 
Todos los derechos pertenecen a  

 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوت فرح  © 

 

Portada 
Mezquita de Santa Sofía  

Imagen tomada de 

https://es.aleteia.org/2020/07/10/podria-santa-sofia-volver-a-ser-mezquita/  

sin fines de lucro 

 

 

 

La creación de esta revista tiene como fundamento  ser una Bendición -Barakah.  al compartir el 

conocimiento del islam para fortalecer el dialogo interreligioso, científico y con el no creyente. 

 

 Barakah بركة



3 
 

Editorial 
 

سْمِ  َّٰهِ  ب ِ لل  ِ  ٱ 
ن 
لر حْم َّٰ

 
مِ  ٱ لر حِي 

 
ٱ  

 

¿Es posible conocer, aceptar y amar a través del arte? ¿es posible que la mente, ese ser desconocido que habita dentro de cada uno 
nosotros nos ayude a encontrar el camino hacia nuestra misión de vida entrelazándose con la espiritualidad? ¿Puede el vientre dar vida 
de diversas maneras y al mismo tiempo  ser el espacio por el cual entrará la muerte? ¿Es posible que la esencia de religión en su más 
grande pureza nos redima llevándonos a retornar a nuestro cuerpo? ¿Hemos pecado o solamente caímos para comprender que cada 
tropiezo es necesario para levantarse con mayor fortaleza y dignidad? 
 

Las preguntas anteriormente dichas, son el motivo del número dos de Barakah, cuestiones que hacen alusión a lo enseñado en 

los Libros Sagrados en donde se nos recuerda que el ser humano trae en sí mismo todas las respuestas, por lo que lo único que necesita 
encontrar es su pregunta correcta. Por ello, Allah pregunta, por esta razón los profetas y mensajeros cuestionan, y los filósofos y los 
artistas buscan dentro de sí mismos y por eso cada uno de ellos contempla. 
 
Todo lo creado por el ser humano es resultado de sus eternas preguntas, de sus cuestiones objetivas y subjetivas. ¿Quién soy? ¿De 
dónde vengo? Y ¿A dónde voy? Son las cuestiones primigenias que no se han resuelto, o quizá se han respondido de más. 
 

 



4 
 

El sabio del islam Amr Elwardany, nos recuerda que cada una de estas preguntas tiene como función la introspección, siendo ese su 
valor, más que el ser respondidas, cada una de estas preguntas tiene como función reencontrarnos con nuestra historia para fortalecerla, 
para recordar que somos lo que hemos decido no ser, siendo este el valor y la virtud primordial. Ser lo que se ha decidido no ser para 
ser al seguir buscando, para llenarnos para vaciarnos. 
 

Pero para cumplir este sendero, ha sido, es y será prescindible el arte, las humanidades y la sabiduría de los antiguos sobre el cuerpo, 
áreas que se unen, se contraen y se expanden para contraerse en el ser humano quien al absorberlas las ha plasmado en las llamadas 
siete bellas artes, las cuales corresponden a cada uno de los siete lenguajes, a cada uno de los siete puntos del universo, a cada uno de 
los chacras, a cada uno de los días de la semana y a cada uno de los siete colores del arco iris, como signo del recordatorio del pacto 
con D/os, sí D/os, Allah, Hashem, nos recuerda en su arco marcado en el cielo su alianza con el ser humano y el hombre a través de 
los colores plasmados en su arte le recuerda a Allah que no ha olvidado tampoco ese pacto, de manera semejante a como en cada 
vientre Allah recuerda su promesa a Ibrahim de hacer tan grande su descendencia como las estrellas o como la arena del desierto, de 
la misma forma en como D/os le enseña al hombre que debe caer setenta veces siete, es decir siempre porque en cada caída se tiene 
el tiempo para reflexionar y saber si se va por el camino correcto,  y de manera semejante a como el alma se convierte en el aliento de 
vida en el lenguaje central que une los lenguajes de la tierra con los lenguajes del universo y cada uno de estos con la triada mística a 
través de la cual están desarrollados los Libros Sagrados y con la triada de los tres alientos divinos los cuales dan sentido y esencia al 
ser humano©. 
 
Si cada uno de estos lenguajes o moradas se dividen de la siguiente manera: 
 
Lenguajes de la Materia o Palabra – Nefesh 

• Corporal 
• emocional -sentimental 
• instintivo 

 
Lenguaje del Alma o Escucha - Ruaj 

• sensorial 
 

 



5 
 

Lenguajes del Espíritu o Silencio - Neshama 

• racional 

• sexual 

• espiritualidad© 
 
Es así como todo lo creado por el hombre lleva en sí mismo este desarrollo donde los tres alientos místicos se revelan a través del 
hombre en cada uno de sus siete días que forman una unidad – semana -, un  mes – 30 días, un año 12 meses 1+2=3, todo en vida del 
ser humano es una suma entre el 7 y el tres, los cuales al sumarse 7+3=10 lo cual nos retorna al uno 1+0= 1 es decir, a Allah©. 
 

La misión del hombre es encontrar este conocimiento, plasmarlo en su día a día y compartirlo, por eso, el arte, la esterilidad-fertilidad, 
el pecado-caída y el estudio de la mente son tan importantes para las religiones. Esta sabiduría antigua, la cual se encuentra en cada 
uno de los cinco Libros Sagrados y la ciencia, como las matemáticas a través de la fórmula de Euler o la astrofísica  nos recuerdan que 
todos buscamos lo mismo, es decir, el encuentro con la unidad con el Uno, porque la humanidad formada por la dualidad hombre – 
mujer, por lo femenino y masculino Creación – Universo, Tierra – Cielo nos hace Uno con D/os, retornando a la triada 2+1 = 3©, lo 
cual se resume en: Yo – Tú para ser un nosotros1. 
 

Por esta razón, este número está dedicado al arte arquitectónico particularmente de las mezquitas, a la partería, a la psicología, y al 
pecado original, pero sobre todo para recordar que todos somos Uno y regresaremos al Uno. 
 

En el nombre de D/os, el Clemente, el compasivo, el Misericordioso... que el conocimiento sea una Bendición -Barakah- que nos 

una como seres humanos más allá de las religiones, creencias y posturas ideológicas. 
 
 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوب   ف رح  © 

 

1Lo escrito pertenece a la investigación mística-cuántica de Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوب   ف رح  © -bajo derechos reservados-.  
Para cualquier información escribir a revistabarakah@gmail.com. 

mailto:revistabarakah@gmail.com


6 
 

 

 

 

Este número está dedicado a: 
 

 

 الله
 

Dra. Nahla El-Haraki 
 

y a ti 

 
Dr. Amr Elwardany 

 

que la gloria de Allah siga llenándote de Sabiduría 
 

 

 

 

 



7 
 

 

 

 

agradezco la colaboración de: 
 

Imán AlWarda 
Margarita Aguirre Macías 

Ja´far ibn Marcus 
 
 
 
 
 
 

Allah fortalezca sus pasos y conocimiento 
 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Barakah es la gracia de D/os dispersa en personas, lugares y objetos, manifiesta la revelación de 

D/os. Es la fuerza de D/os contraída para ser compartida y fortalecer a quien la otorga y recibe. 

La Barakah  pertenece al misticismo islámico, y es una fuente de donde emana el agua divina, la 

única capaz de saciar  la sed del Hombre, porque como menciona el sabio del islam Amr Elwardany 

“No es el agua quien te quita la sed sino ِه  ”ٱلّلَٰ



9 
 

 
 

حان   ٱلله سب   
 

SubhanAllah  

la Gloria sea para D/os 

 

 



10 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El arte como reflejo del Todo para adorar al Uno 
 

 
El islam, más allá de ser una religión es una forma de vida, un estilo 
de contemplar, vivir y existir, y esta contemplación que lleva al acto 
tiene una gran develación en arte, pero ¿existe el arte islámico? La 
respuesta la encontramos en los monumentos, templos, figuras y 
diversos utensilios que tienen un origen desde finales del siglo I 
después de la Hégira1 o VII, d.C hasta el XII d.H XIX d.C., momento 
que el arte religioso del islam se vio amenazado por la influencia 
europea. 
 
El arte islámico tenía su manifestación en diversos centros 
culturales los cuales abarcan España, Marruecos, Asia central y el 
subcontinente indio en Oriente, los mismos que tuvieron su auge 
en los siglos III d.H/IX d.C y IV/X, momento de la caída del 
Califato 656 d.H/1258. 
 
En ese momento el arte se veía influenciado por la cultura de 
diversos grupos étnicos: árabes, iranios, beréberes, turcos e indios, 
por la cultura  de los cristianos de oriente y de los judíos y por los 
gustos de las clases sociales: la corte, la religión, clase media 
urbana ilustrada, tribus nómadas y el pueblo, quienes mostraban su 
gusto artístico en la construcción de sus casas, vajillas y en las 
alfombras. 

 

Una característica del arte islámico es que no se tenía un forma 
definida ni una conceptualización, sin embargo,  esta subjetividad 
artística que mostraba la diversidad de costumbres de los diversos 
pueblos musulmanes y lo que podría considerarse una carencia, le 
dio un estilo particular, convirtiéndose no sólo en una forma de 
mostrar un estilo de vida a través de la arquitectura, las artesanías, 
la caligrafía y la literatura sino como una manera de subsistencia 
económica, es así que ante esta diversidad en el siglo III d.H / IX 
d.C, miembros de la sociedad filosófica Ijwan as-Safa, dijeron: 

 
 

el hombre ideal y moralmente perfecto debiera ser de origen persa oriental, de 
fe árabe, de educación iraquí, de astucia hebrea, discípulo de Cristo por su 
conducta, griego, en su conocimiento de las distintas ciencias, indio en la 

interpretación de todos los misterios, y f inalmente, y, sobre todo, en toda su 

vida espiritual. 

 
Manifestando así no sólo una hermosa manera de conceptualizar 
el arte, sino que dejaron marcado uno de los primeros escritos 
sobre el dialogo religioso. 
 
En el arte arquitectónico esta integración se manifestó 
principalmente por el uso del liwan o eyvan, el cual consistía en un 
salón abovedado en el centro de una zona edificada, cuya fachada 
se abría hacia un patio contiguo1, perteneciente  a la cultura 
sasánida y la cual influenció a zonas de Irán e Irak en el 
postmedioevo, pasando a Siria, Egipto, Anatolia y Marruecos. Este 
estilo se puede ver en las necrópolis del siglo VIII-IX d.H / XIV-
XV d.C en el Cairo, o en Chella en Marruecos, en arte de las 
alfombras se mostró con mayor riqueza en Turquía, Asia central, 
norte de África, España y Egipto y en el shadirvan, una válvula de 
agua para fuentes de pared o jardines creada de mármol, y de gran 
influencia en España y Marruecos en el siglo VI d.H /XII d.C, 
teniendo su auge en el siglo XI/XVIII en los jardines mongoles y 
en los iraníes en el siglo XIII/XIX. 

 

Con el tiempo, estos elementos se fueron relacionando con otras 

creaciones artísticas, por ejemplo, en las madrasas o escuelas, 

palacios, hospitales, candeleros o en las alfombras para los rezos, 

mostrando con ello que la vida del musulmán no tiene una 

separación entre lo religioso y la vida cotidiana. Por otra parte, las 

mezquitas mostraban y muestran una belleza majestuosa 

arquitectónica por fuera y una simplicidad que muestra el vacío que 

se necesita para entrar en contacto con D/os, por dentro, 

marcando con ello, una gran diferencia entre las Iglesias y 

catedrales del cristianismo.   



11 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El islam teniendo como una de sus bases el conocimiento y la 
memoria, tomó las matemáticas y la geometría para acercarse a lo 
divino, desarrollando diseños tridimensionales creados de líneas, 
curvas  y figuras las cuales acrecientan el misterio de D/os, y lo 
manifiestan en todas las artes y la caligrafía. Esta manera de 
representar su fe influyó en el judaísmo y en el cristianismo, como 
se puede percibir en la losa encontrada en Jericó, en la cual se 
muestran caracteres hebreos rodeados del estilo islámico, en el 
manuscrito de los profetas encontrado en el 890 en Tiberiades, con 
caracteres semejantes a los del Corán, las tallas del convento copto 
de Dayr al Banat, las puertas de la sinagoga de Ben Ezra en el Cairo 
similares a las puertas del palacio de los califas fatimitas, el arte de 
la talla de piedras preciosas creado en Egipto, y el diseño artístico 
de la Torá, el Tanaj y la Biblia. 
 
El arte en el islam manifiesta, como se ha dicho una forma de vida 
más que una religión, y al mismo tiempo marca la pertenencia a la 
Umma o comunidad, la cual tiene un objetivo y misión en común 
seguir el Corán, tener una imagen del Cosmos y sobre todo 
someterse a la voluntad de Allah, por lo que las leyes religiosas no 
se separan de las civiles, desarrollando el iyma, es donde  la opinión 
teológica se convierte en la norma aceptable. 
 
Migración y Comercio 
 
La migración desarrollada en todo el mundo musulmán se dio a 
causa de diversos puntos relacionados con la política y el comercio, 
teniendo diversas consecuencias en el desarrollo de los pueblos, 
pero al mismo tiempo otorgó un crecimiento en el desarrollo del 
arte, el cual se convirtió en un elemento unificador que acerca las 
distancias,  ejemplo de ello es la migración de la población 
selyúcida del siglo V d.H/XI d.C, la cual influyó en Irán, el Cercano 
Oriente, Anatolia, la migración berebere  y almorávi marcando la 
cultura de España y Marruecos, así con la migración de muchos   

 

 

 

 

musulmanes de Asia, Siria y Palestina, la cual detonó un estilo 
intercultural con la cultura mongola 
 
Aunado a ello, el crecimiento del arte islámico tuvo un eje en la 
influencia que diversos gobernantes extranjeros llevaron a los pueblos 
musulmanes que gobernaban, ya que muchos de ellos eran omeyas, 
idrisies, aglabiés, fatimíes, por mencionar algunos, y por el cambio de 
habitad de las clases altas, a las cuales pertenecían un gran porcentaje 
de arquitectos y artesanos, quienes marcaron esta mezcla de culturas, 
como se puede ver en la mezquita de Ibn Tulún, en el Cairo, 
construida bajo una marcada influencia iraquí, o las casas en Egipto 
con estilo arquitectónico iraní. 
 
También existían las migraciones involuntarias, es decir, en las cuales 
diversos artistas o arquitectos eran llevados a diversas ciudades para 
el desarrollo de mano de obra, como lo fue en Medina, a donde en el 
año 90d.H/709 d.C, por orden del califa al -Walid se enviaron diversos 
artesanos griegos, coptos y sirios, para la construcción de la mezquita, 
la cual muestra una mezcla de cada una de las culturas de quienes la 
construyeron, otros ejemplos son la gran mezquita de Córdoba, la cual 
tiene una gran influencia del arte sirio, llevado por el omeya ´Abd ar-
Rahman en el siglo II d.H/VIII d.C., y el cual dejó una marca en arte 
moro de España, y la influencia del arte persa en la pintura indo 
musulmana llevada por el emperador mongol Humayin, quien tuvo 
una residencia forzada en Irán. 
 
Otro de las causas de la mezcla del arte islámico fue el comercio, el 
cual se desarrollaba a través del cambio mercantil, pero sobre todo 
porque los diversos pueblos se unían una vez al año en la Meca al 
realizar la peregrinación, acto religiosos que los comerciantes 
utilizaban para vender o intercambiar sus productos, este acto no sólo 
hacía que se tuvieran productos de diversas ciudades, sino que se 
comenzó a realizar la copia de ellos, no de forma textual, pero dejando 
diversos elementos y ornamentos, esta copia artística-cultural, se mira  
 
 
 

 



12 
 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

especialmente en las telas, como sucedió con la tela Tabarí creada en 
el norte de Irán y la cual fue copiada y recreada en diversas ciudades 
de Irak, Siria, India, Asia central y Egipto, en la cerámica, en las 
encuadernaciones preconfeccionadas, en los ornamentos, el algodón, 
y en las alfombras 
 

Caligrafía 
 
Es considerada como el arte de unión que da carácter a la sociedad 
y al mundo musulmán, en sus orígenes se muestra sencilla, podría 
darle el carácter de minimalista, sin embargo, a partir del siglo 
IIId.H/IX d.C, comenzó a tener un carácter ornamentado y abstracto, 
lo cual según diversos estudiosos tiene su por qué en el profeta 
Muhammad, quien manifestó su encuentro con Allah y su revelación 
a través de la escritura revelada; la escritura toma el lugar que para el 
cristianismo tomó la vida y martirio de Jesús, es decir, D/os se revela 
a través de la escritura, su mensaje no está en los hechos de una 
persona, sino en su libro Sagrado, convirtiéndose en un elemento 
sagrado, el cual se manifestó por primera vez en la llamada Mezquita 
de la Roca, en Jerusalén,  en el año 72/691 por el califa  Ábn  al Malik, 
quien pretendió mostrar la supremacía del islam y la victoria sobre 
los iraníes y los bizantinos, sin embargo, con el tiempo, esta mezquita 
se convirtió en el símbolo de la ascensión de Muhammad.   
Esta mezquita muestra una inscripción caligráfica en forma hierática 

de escritura cúfica de 240 metros de longitud creados en mosaico 

dorado de fondo azulado. Es de resaltar que la gran mayoría de las 

inscripciones caligráficas muestran versículos del Corán, 

enalteciendo así su sentido sagrado, otros ejemplos, en donde se 

manifiesta la caligrafía como sagrada es en los azulejos iraníes de los 

siglos VII-VIII d.H / XIII-XIV.  Aquí es necesario recordar las 

palabras de Rumi sobre la caligrafía, la palabra de D/os es 

eternamente perdurable, mientras que el hombre y sus obras son 

efímeras.  

 

 



13 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Por otra parte, diversos místicos manifiestan que D/os creó con la 

Palabra a través de la Sakina, -presencia divina-, la cual habita en 

cada una de las letras del alfabeto árabe. 

Escultura 
 
Se sabe que, de las grandes religiones, el judaísmo y el islam 
rechazan por completo la creación y veneración de imágenes y 
estatuas, sin embargo, se han encontrado figuras tridimensionales 
de animales y personas, creadas en el periodo omeya, con una gran 
influencia de China y figuras del periodo seléucida con influencia 
mongola, es claro, que la creación de estas estatuas es resultado de 
una influencia cultural de elementos de adorno y no de veneración. 
 

El rechazo a las estatuas e imágenes tiene su principio en el Corán 
en donde se menciona  Allah y solo Allah, es el único creador, sólo 
él puede dar aliento  a su creación. 
 
El rechazo a toda creación de imágenes dio como resultado la 
creación de un arte basado en la simetría y la proporción áurea, 
uniendo así la matemática y la espiritualidad con la simetría, 
representada de diversas maneras y develando un entrelazamiento 
de culturas.  Es así, como diversas pinturas  muestran hechos 
históricos más que religiosos como, por ejemplo, el arte iraní, en 
donde a través de la representación de animales se mostraba 
realeza o asuntos bélicos. Sin embargo, en contraparte, Rumi, 
aceptaba la creación figurativa, al decir que se podían utilizar para 
el estudio didáctico. 
 
 
 
 
 
 

Mezquitas 
 
Cada Masyid o mezquita, es el centro de la vida religiosa, y como 
su nombre lo indica es un lugar de postración, llamadas también 
Yami o congregación y Masyid al-yum´a, mezquita del viernes.  
Cada una de ellas, tiene características únicas con elementos 
propios de su cultura. 
 

Las primeras mezquitas eran de ladrillo cocido al sol, como la casa 
de Muhammad en Medina, reconstruida a partir de fuentes  
históricas, las cuales la muestran alrededor de un gran patio, con un 
complejo personal con pequeños cubículos para las esposas del 
profeta. Las áreas que públicas se convirtieron en mezquita, el 
pórtico se volvió santuario y el patio en refugio. 
 
El eje clave de su construcción es su orientación, la cual debe 
dirigirse a la Meca, donde está la Ka´ba, santuario y centro del 
islam. 
 

Conforme el islam fue dominando diferentes ciudades, se respetó 
la religión de los ciudadanos, sin embargo, muchos de ellos se 
fueron convirtiendo, lo cual produjo que diversas iglesias, sinagogas 
o catedrales se convirtieran en mezquitas, cuando esto era 
imposible, se quitaban columnas y capiteles, con dos sentidos, por 
la necesidad construir una mezquita y por mostrar el triunfo del 
islam sobre las religiones antiguas.   
 
El espacio de las mezquitas tenía elementos en donde las hileras 
de soporte que ampliaban el edificio muestran una composición 
poética develada en el Maqamat y lo cual se visualiza en la hermosa 
Mezquita de Córdoba. 
 
 
 

 



14 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Con el tiempo se aumentaron estructuras como el mihrab, una 
hornacina en el centro de la pared con dirección a la Meca, decorada 
con diversos materiales  de acuerdo al periodo y tradición de cada 
país; la qibla a donde miran los creyentes al rezar;   los Mihab turcos 
particularmente del periodo de los siglos XI-XII d.H /XVII-XVIII 
tienen detalles de los planos de la Ka´ba, otro elemento es el minbar 
o púlpito; el patio en donde se encuentran las fuentes y las pilas de 
agua para la ablución, en algunas mezquitas como la de Al-azhar en 
el Cairo se añadían los pórticos en donde se daba la enseñanza del 
Corán, pero el detalle más sobresaliente en belleza e importancia es 
el minare o minarete, desde donde el almuédano hace la llamada a la 
oración cinco veces al día.  En países como Siria, España, norte de 
África, Irak e Irán su construcción era cuadrada como parte de la 
influencia de las construcciones cristianas,  en Samarra y Fustat su 
construcción se creó en espiral como en las culturas sasánidas, y en 
el imperio otomano y Anatolia se crearon de forma cilíndrica, en el 
Egipto de la era mameluca se crearon en base a una diversidad 
cultural, creando construcciones mixtas; de igual manera está 
construcción al no ser obligatoria se creaba en ocasiones separada 
como en las culturas seléucidas de Irán, en donde se comenzó la 
arquitectura de dos minaretes, o en el imperio otomano en donde se 
construyeron mezquitas con seis minaretes. 
 
Este minarete con función litúrgica enlazaba su símbolo con el púlpito 
cristiano, entre otros elementos que llevaron a ´Umar Jayyam, 
escribir: 
 

¿Hasta cuándo el incienso y la cruz, 
la lámpara y el minarete de la mezquita?, 

¿Hasta cuándo el equilibrio 
del cielo: beneficio, y el infierno: ¿pérdida? 

 
Versos que también muestran el espiritual dialogo religioso escrito en 
las construcciones y en el arte. 
 
 
 



15 
 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Las primeras mezquitas eran sobrias, hasta que en los siglos V-VI d.H / 
VI-XII, el arte sublime comenzó a mostrarse en los exteriores, una 
muestra de ello son las mezquitas de el Cairo llamadas al-Hakim y al-
Aqmar. Sin embargo, a pesar de cada uno de estos cambios la mezquita 
o casa de Allah tiene elementos particulares que recuerdan una casa 
árabe. 
 

Tipos de Mezquitas 
 

En los comienzos del islam se construyeron las llamadas mezquitas 
hipostáticas de tipo árabe del siglo II d.H-VII d.C en Dámgan y en Nayin 
S. IV d.H-X d.C, este estilo se encuentra en versiones del siglo XIII 
d.H/XIX d.C en el noroeste de Irán, en donde se encuentra otro tipo de 
mezquita llamada de quiosco, continuación de la forma del templo del 
fuego, chahar taq, construida en un edificio cuadrado con cuatro 
aberturas de amplio arco cubierto de una cúpula alta, en su mayoría no 
tenían patio o era muy pequeño, por lo que se les añadían vestíbulos  
hipóstilos al costado de la cúpula, la cual estaba protegida para resistir 
los cambios de temperatura,  ya que era construida de ladrillos de barro 
seco al sol. 
 

En el periodo seléucida se comenzaron a mezclar la cúpula y el hipóstilo 
mezclados en un patio y colocados en el centro y en cada uno de sus 
lados, se tiene registro de esta combinación en la ciudad de Zavareh 
entre el año 530 d.H/1135, sin embargo, la Masyid i Yum´a de Isfahan 
del periodo buyí es la más sublime construcción de este estilo. En Irán 
este tipo de estructura con cuatro eyvanes fue usado para la creación de 
las madrasas. 
 

El estilo iraní de las mezquitas se denota por los dos minaretes en la 
entrada y por las muqarnas o bóveda panal, las cuales fueron creadas en 
base a la influencia soviética con la que fue construido el mausoleo de 
Arab Atab en el 367 d.H/ 978 d.C. Mientras tanto en Turquía, tiempo 
después de la conquista de Anatolia 463 d.H/1071, la mezquita 
hipóstila, en especial su planta  se formó con pilares gruesos y columnas 
esbeltas de madera, las cuales se combinaban con otro tipo de 
construcciones como la mezquita de una sola cúpula sobre una base 
cuadrada y la de nave longitudinal basada en la arquitectura de las 
iglesias cristianas. 
 
 
 
 

Un punto culminante de la belleza arquitectónica como base de la 
religión islámica, es la Hagia Sophia, está iglesia convertida en 
mezquita tras la conquista otomana de Constantinopla en el año 857 
d.H/ 1453 d.C, tiene mihrab y minaretes, con una cúpula elevadísima 
con dos semicúpulas alienadas. Su construcción áurea eleva a quien 
la mira, por ello, Tursug Beg, escritor y funcionario dijo: 
 

sí buscas el paraíso oh Sufí 
tienes el cielo supremo en Aya Sofya 

 
Santa Sofía se convirtió en el ejemplo arquitectónico para la 
construcción de otras mezquitas, por lo que el estilo turco  muestra 
una gran influencia bizantina curva y triangular. 
 
En Turquía se comenzó la creación de los Kulliyye, edificios creados 
por el sultán Bayaceto I,os cuales consistían  en tener una madrasa, 
una mezquita, un mausoleo, una fuente, un imaret o comedor de 
beneficencia, hammam o baño público, un acueducto y un palacio 
real, sin olvidar un hospital el cual se construía en las cercanías, un 
monasterio derviche y un caravasar. 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



16 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mausoleos 
 
En el islam está prohibido, como ya se dijo, la adoración no sólo a las 
imágenes sino también a los santos o a los muertos, por lo que enfatizar 
en el adorno de los sepulcros estaba delimitado por la ortodoxia, sin 
embargo, en el siglo III d.H /X d.C., la contemplación de la adoración 
de los santos en el cristianismo o de los jajam , sabios del judaísmo, 
particularmente en la contemplación de los hombres santos del shi´íes, 
quienes también construyeron  mausoleos a personas bíblicos, 
compañeros del profeta, a los héroes de las comunidades y a los 
llamados gázis o campeones de la fe.  Ejemplos de ello son los 
monumentos de Firdusi, Avicena, Umar Jayyam, Aga jan, Iqban  y las 
inhóspitas construcciones en memoria del Shah pahlavi Rida Atatürk y 
Muhammad Áli Yinnah. 
 
Dos características centrales de estos mausoleos tienen forma circular, 
en forma de torre o forma cuadrangular o poligonal, por ejemplo, el 
creado al poeta Yalad ad Din Rumi, en Konya, o las tumba mamelucas 
de El Cairo. 
 
Los shi´íes, enaltecieron la creación de los monumentos funerarios, por 
ejemplo el de Fátima, hermana del iman ´Ali ar Rida en Qum y el del 
califa Áli en Nayaf; el mausoleo llamado Tumba de Isma´il construido  
en Bujará, en el año 332 d.H/943 d.C., y el cual tiene una estructura 
cuadrada, con un cúpula central y cuatro pequeñas en cada esquina, 
siendo su característica central el uso del ladrillo el cual crea diversos 
efectos visuales, o el de Tamerlán en Samarcanda del año 806 d.H / 
1403 d.C, y en donde está plasmada en letras cúficas la leyenda Allah 
solamente es permanente. 
 
La creación de los mausoleos y monumentos tuvo una relación 
intrínseca con la astrología, a pesar de las prohibiciones señaladas en el 
Corán, es así como, dentro de varios de ellos, se perciben los siete 
planetas y algunas figuras del zodíaco, como lo muestra el cuenco del 
período ganzawí del siglo V/XI. 
 
 
 

Tumba de Isma´il 



17 
 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Los colores como recuerdo de una alianza 
 
Para hablar de la importancia de los colores, es preciso recordar que la 
mayoría de las ciudades islámicas se encuentran en zonas desérticas, 
donde los el color árido invade el alma no solo de calma sino también 
de una monotonía, el color árido recuerda el vacío del hombre alejado 
de D/os, por lo que el color representó la cercanía de D/os que aliviaba 
de esa monotonía, es así como los colores se percibieron como una 
alianza con D/os, quien está cerca de Él, tiene ese color en su vida, es 
así que esta cura visual se desarrolló en la creación de la cerámica, 
alfombras, vestiduras o en la ornamentación  de Siria y Egipto con sus 
detalles dorados y esmaltes de colores, los cuales se mostraban en el 
diseño de cristales, que influyó de enorme manera en la artesanía de 
Venecia. 
 
Pero donde el color predominó dando un estilo propio a la presencia 
islámica fue en la arquitectura, a través del arte llamado faienza  en las 
mezquitas y otros edificios como las madrasas, a las que se ornamentó 
y vistió de azulejo vidriado cocido al horno hasta alcanzar un brillo 
indescriptible, ejemplos de ello, son la madrasa de Sircali en Kony, 
capital seléucida de Anatolia en el año 640 d.H/ 1242 d.C, la cúpula de 
la Roca en Jerusalén, creada con decoración policromática o la 
mezquita de Rustem Pachá en Estambul. 
 
Los colores en combinación con la caligrafía recordaban el pacto 
realizado entre D/os y el hombre, Allah lo manifiesta en el cielo y el 
hombre a través de sus creaciones, donde la luz divina penetra dando 
un brillo especial y una luz particular, como lo muestran las lámparas, a 
través de los colores D/os y el hombre sellan su pacto. 
 
 



18 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 El arte de la jardinería 
 
Los jardínes eran y han sido considerados como un reflejo del Paraíso, 
por lo que, el arte de la jariería se desarrolló no sólo como un oficio sino 
como un acto sagrado, teniendo su auge en el siglo V d.H / XI d.C. Hasta 
el siglo XIII d.H / XIX d.C. Cada jardín de manera similar al color 
mostraba la presencia divina conviviendo con el ser humano, por lo que 
se creaba a través de figuras geométricas y abundante agua, la cual al 
alimentar al hombre y a la vegetación creaba un lazo con Allah. 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Elementos cotidianos 
 
El mundo islámico antiguo se caracterizaba con la carencia de muebles 
o adornos en los hogares, se sabe del uso de sofás o canapés cubiertos 
de tela, utilizados para comer y sentarse, de cojines y alfombras 
utilizadas para dormir, hornacinas de estuco en donde se guardaban los 
libros y diversos objetos, es de resaltar que las mantas y vestimentas 
regularmente se doblaban y se colocaban en un rincón de la casa.  Esta 
carencia de objetos dentro de la casa tenía como objeto no distraerse 
de lo verdaderamente importante, es decir, el acercamiento a D/os, 
entre menos objetos, menos distracciones y mayor dialogo con lo divino 
y estudio del Corán, sin embargo, se ponía un importante énfasis en las 
creaciones de madera, como las puertas, ventanas, vigas y entablados, 
y sobre todo en las telas, las cuales eran un punto base de comercio. Las 
alfombras creadas con delicadeza descomunal se inspiran en el arte 
arquitectónico al cual representaban entre sus hilos. Esta unión entre la 
arquitectura y el diseño textil se convirtió en un elemento esencial del 
arte islámico, y tomó una importancia sagrada, como se percibe en el 
edificio más antiguo del mundo musulmán, la Cúpula de la Roca de 
Jerusalén, erigido en el año 72d.H /691 d.C., sin embargo, este arte 
influyó en la creación de los manuscritos, como se visualiza en el arte 
persa  de los siglos IX-XI d.H / XV-XVII d.C. 
 



19 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Influencia en el arte islámico 
 
He mencionado la gran influencia que el arte islámico ha tenido en 
diversos países a lo largo de su historia, sin embargo, el islam también 
ha sido influenciado, en especial por costumbres de las tribus árabes, 
aunque en muchas ocasiones más que influencia es una respuesta hacia 
ellas como se puede ver en la lectura del Sagrado Corán, en donde se 
hace alusión a ciertas costumbres que no benefician la ética del 
musulmán. 
 
Muchas mezquitas como se ha mencionado han tomado diseños de 
templos, sinagogas e iglesias, así como los hammam tienen influencia 
romana, otro ejemplo es un tipo de alfombra creado en Irán a través de 
un anudamiento de hilos de lana de colores en dos cordones contiguos, 
el cual se sabe tuvieron su origen mil años ante de la llegada del islam. 
 
En la pintura se perciben elementos del arte bizantino, y sobre todo 
elementos del antiguo Egipto. 
 
Como podemos ver el arte y su desarrollo entretejido, nos muestra un 
dialogo interreligioso a través de los tiempos, una comunicación que va 
más allá de las palabras, y el cual no sólo nos deleita con su belleza, sino 
que nos lleva a comprender que todos somos parte del otro, que cada 
uno de los seres humanos llevamos en nuestro interior, vestimenta y en 
los objetos cotidianos la esencia del semejante. 
 
En el arte islámico se comprende que Todos somos Uno en Allah... 
 
 
 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوب   ف رح  © 
 
 
 
 
 



20 
 

 

 

 

 

Bibliografía 

 

• Pope, Arthur Upham, A Survey of Persian Art from Pre-hisoric Times tothe Present Londres  1939. 

• The Muslim Architecture of Egypt, Oxford 1958 

• Hill, Derek, islamic Architecture and its Decoration AD 800 -1500 Londres 1694 

• Wilber, D.N The Architecture of islamic Iran. The il Khanid Period, New York, 1969 

• Persian and Garden Pavilion Rutland, 1962 

• Schimmel, Annemarie, Islamic Calligraphy, Leiden, 1970 

•  Ettinghausen, Richard, El ambiente artificial, España, 1996 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Barakah بركة ®



21 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La partería, el islam y yo 

Imán Al Warda Ortiz 

La partería es tan antigua como la vida misma, en cada sociedad, en 

cada época han existido las parteras, ocupando un sitio importante al 

interior de las comunidades. 

En México, en la época prehispánica, la partera “tizitl” tenía un 

importante rol, no solo era quien recibía a los bebés, sino que también 

era una mujer muy respetada a la que se le honraba por su conocimiento 

y en algunas ocasiones también era consejera. Alrededor de ella se 

tejían todas las historias de un pueblo. 

En el islam, la partera siempre ha tenido un lugar importante, es una de 

las profesiones más benditas en la tradición. Muhammad (SWA) dijo: 

“Quien salve a un ser humano, habrá salvado a toda la humanidad”. 

Los primeros recuerdos que tengo de mi abuela son haciendo remedios 

de herbolaria o ventosas artesanales. 

¿Desde cuándo soy partera? Creo que, desde siempre, pues para poder 

acompañar se hace desde la experiencia; tengo la fortuna de llevarlo en 

la sangre: Mi abuela y mi madre atendían partos en el pueblo, sin dejar 

de lado a mi padre quien es médico partero. 

Después de haber vivido dos cesáreas y una severa depresión post parto 

pude parir un 12 de octubre en la comodidad de una tina de agua 

caliente acompañada de mis dos parteras, fue realmente el momento 

más importante de mi vida.  

 

 

Ese momento en que tu cuerpo se abre como una puerta bendita, 
abriendo el camino a esa otra vida a venir a este mundo. Momento de 
mucho amor y alegría después de diez días de contracciones continuas. 
Ese parto fue el regalo que me transformaría para siempre. 
 

Aún recuerdo ese anillo de fuego que entre calor y luz dejaba pasar la 

cabeza de mi pequeña Mariam a este mundo, recuerdo la mirada del 

padre de mi hija con tanta sorpresa, viendo cómo salía de mí ese 

pequeño ser perfecto que esperábamos en medio de aromas, de romero 

y canela, en medio de una semana tan fría; Mariam llegó a mis brazos 

sanando todo lo vivido en los nacimientos de mis anteriores dos hijos. 

Fue tan hermoso dar a luz apapachada, cuidada, protegida, en medio 
de un ambiente totalmente holístico, que era difícil no enamorarse del 
parto. Recuerdo haber tenido un desmayo, mi alma se desprendió de mi 
cuerpo, y como en un sueño vi cosas hermosas. 
Después del desmayo, mi partera, quien también fue mi maestra, se 
sentó frente a mí, me miró a los ojos, y me dijo: "Ya eres una gran partera, 
lo traes en la sangre, harás un gran trabajo con las mujeres, ya conoces 
la luz y la oscuridad". 
 

Me propuso comenzar como doula, formándome en su casa de partos, 

después fui doula post parto, haciéndome cargo de la farmacia de 

herbolaria, y finalmente completé mi formación en partería clínica en 

mi casa Cruz Roja con dos maestras increíbles que no solo me 

enseñaron de partería, sino que se convirtieron en mis maestras de vida 

a quienes llevo siempre en el corazón. Confieso que ellas fueron la 

respuesta a una oración que hice a Allah pidiendo que llegara mi 

maestra; al mismo tiempo recuperé el conocimiento ancestral de mi 

familia en una fusión con el conocimiento de la partería de medio 

oriente que ya conocía, en verdad fui muy afortunada, pocas tienen la 

oportunidad de vivir de cerca la partería tradicional islámica en un día 

a día.  

 



22 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mi modelo de partería es particular, combina la acupuntura con la fusión 

antes descrita. Acompaño a las mujeres que confían en mí como su 

doula o partera con respeto, amor, responsabilidad y con toda la 

empatía.  

Son muchas las mujeres que han confiado en mis manos para ser quien 

recibe a sus bebés ese primer instante de vida. He atendido a mujeres 

locales indígenas, mestizas y a muchas otras que han viajado para llegar 

a parir en mi casa.  

No trabajo sola, afortunadamente somos cuatro parteras musulmanas, 

cada una con su modelo de partería, pero todas con las mejores 

intenciones de llevar tranquilidad en ese momento del embarazo y parto 

a toda mujer, musulmana o no, que esté dispuesta a vivirlo. 

La situación de las mujeres musulmanas en verdad es preocupante, si 
ya existe en la sociedad tanta violencia obstétrica, hay que sumar que la 
mujer musulmana pasa por un grado más de violencia desde el 
momento en que llega a un hospital y le exigen descubrir su cuerpo, 
quitarse el velo y a veces siendo atendidas por hombres sin preguntarles 
si es lo más cómodo para ellas. 
 

La comunidad musulmana no ha hecho consciencia de que este tema 
es de suma importancia, siempre se invierte en otros temas (Ramadán, 
despensas para los pobres, velos para las mujeres, eventos...), pero 
pocos quieren invertir en la salud materna, es por eso por lo que la 
partería islámica no ha encontrado su auge en nuestro país. 
 
Los musulmanes prefieren pagar hospitales costosos sin escatimar en el 
precio, pero cuando son parteras musulmanas quienes atienden sus 
necesidades, los servicios los quieren gratis o a un costo demasiado 
bajo. 
 
 

 

Algunos ni siquiera creen en la partería, mucho menos en las parteras, 
pero algunos son ejemplo de que no solo creen, sino que apoyan la 
partería porque saben que al final es lo más recomendable de acuerdo 
con la tradición profética.  
Esta es la historia de un Sheikh y su esposa que viajaron desde Turquía 
a México sin saberse embarazados, estando en México, al enterarse, 
preguntaron a su maestro, a su Sheikh, a su guía espiritual y este les dijo: 
En un país donde hay tanta violencia obstétrica, lo primero que deben 
de buscar es una partera" y recomendó que la partera fuera musulmana. 
El Sheikh pensó que no encontraría en México parteras musulmanas, 
así que al encontrarnos a mi amiga, compañera y colega Mariam Farah 
Cruz y a mí, estaba muy sorprendido. 
El parto sería en la ciudad de México, yo volaría desde San Cristóbal de 
las Casas, Chiapas al parto, pero en un momento la madre descubrió 
que no quería parir ahí e iniciaron un viaje ella, su esposo, sus hijos, 
Mariam y su hija. 
 
El día en que llegaron a mi casa en Chiapas, al entrar vi sus ojos brillantes 

y supe que esos portales ya estaban listos, respiró profundo y me dijo: 

"Alhamdulilah ya estoy aquí hermana". Era Id al adha, así que tenía un 

gran plato de borrego cocinado para ellos. Ella me dijo sentirse feliz de 

estar ahí. 

Le preparé un té de flores relajantes, y me pidió permiso para limpiar mi 

casa. En ese momento la mirada de Farah y mía se unieron, como 

siempre en cada parto que hemos atendido, no necesitamos decirnos 

mucho, una mirada para nosotras lo es todo. En ese instante sabíamos 

que esa mujer estaba limpiando el nido y esa misma noche pariría.  

Así fue, Farah y yo no dormimos, a las 9 de la noche las contracciones 

comenzaron. 

 
 



23 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fue un parto hermoso con toda una familia esperando al bebé. El Sheikh 
recitando Corán y la madre diciéndonos constantemente: "Este era el 
parto que siempre quise". El bebé nació al mismo tiempo que llegaba el 
Fayer, el papá decía que había sido un regalo verlo nacer y sostenerlo en 
sus brazos, así con su vernix embarrado, hablaba de lo increíble que había 
sido poder ser un soporte y apoyo para su esposa en ese parto. Meses 
después nos platicaba que increíblemente tenía un vínculo muy especial 
con ese bebé en particular, amaba todos sus hijos, pero con él podía ser 
más paciente y amoroso ¡y cómo no si fue él quien lo abrazó primero! 
 
Se quedaron un mes en Chiapas para la recuperación completa de la 
mamá y ese parto fue, según las palabras de la madre, la mejor 
experiencia de su vida. Todavía tengo en mis recuerdos, la cara de 
felicidad de ella abrazando a su bebé y diciendo: ¡Sí pude hermana! Me 
decía que este había sido más fácil que sus otros partos. Él es un Sheikh 
al que respeto y admiro, ella es una mujer increíble a la que quiero con 
el alma. Aún tenemos contacto y una buena amistad.  
Toda mujer tiene derecho a tener un parto suave, respetado, 
humanizado y todo bebé tiene derecho de nacer en un ambiente 
cuidado y protegido sin intervenciones innecesarias. 
Dice Michelle Odent: "Para cambiar el mundo hay que cambiar la 
manera en cómo nacemos".  
Recibir a los bebés con amor es mi forma de cambiar al mundo y más 
que mi trabajo es mi pasión. 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Imán Al Warda Ortiz 
 
Contacto: (+52) 777 305 60 94. 
 
 
 
 
 
 
 



24 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Islam y salud mental. 
 
Lic. Psicología Margarita Aguirre Macías. 
 
En  el nombre de Allah el más Misericordioso, el más Compasivo, 
Alabado sea Allah y que la paz y las bendiciones sean con el profeta 
Mohammed, su familia y sus compañeros.  
En el presente artículo  se pretende contextualizar lo que es la religión 
del “islam” y como la práctica influye en las personas a obtener 
bienestar en todas las áreas de vida, en especial su impacto en la salud 
mental, ya que el individuo encuentra respuestas prácticas y soluciones 
a cualquier problema de la vida diaria, por eso; el islam, más que una 
religión es todo un sistema de vida, a través del cual se experimenta así 
un estado de bienestar espiritual, físico y psicológico.   
El islam es una de las religiones de más crecimiento en la actualidad, 
ocupa el segundo lugar a nivel global, y en lo que concierne a México y 
Latinoamérica el aumento de sus adeptos se está dando de manera 
acelerada, así como en Norte América. Allah dice: “De Allah son el 
Oriente y el Occidente” Corán 2:142 
 
El musulmán cree que el profeta no sólo fue el único, sino el último que 
reforzó e inmortalizó el eterno mensaje de Allah ante la humanidad, el 
creyente reconoce que el mensaje fue revelado por el Todopoderoso a 
todos los profetas del pasado de distintas naciones y épocas por 
ejemplo a Abraham, Ismael, Isaac, David, Moisés y Jesús, el musulmán 
cree, acepta y considera que su creencia está en congruencia con todos 
ellos y que forman parte del mismo mensaje del islam. 
 
En el Corán encontramos lo siguiente:  
Di: «Creemos en Allah y en lo que se ha revelado a Abraham, Ismael, 
Isaac, Jacob y las tribus, en lo que Moisés, Jesús y los profetas han 
recibido de su Señor. No hacemos distinción entre ninguno de ellos y 
nos sometemos a Él». (Corán3: 84) 
 
 

 
 
 

 
La palabra islam significa sometimiento de cuerpo y alma a Dios, el 
Todopoderoso, el Creador y Señor de todo lo que existe, obedeciendo 
lo que Él ha ordenado, y lo que ha prohibido en su revelación, 
cumpliendo y aceptando su voluntad, juicio, así como lo que Él ha 
predestinado para el hombre sobre la tierra. Dios es el más benefactor 
y Misericordioso, infunde todo lo que es bueno y prohíbe todo lo que es 
malo, y conoce todas las necesidades de los seres humanos. Por eso su 
revelación se adapta a las necesidades, derechos y responsabilidades 
universales del ser humano. (Dr. Abdur-Rahman Abdul-Kareem Al-
Sheha). 
 
En la práctica, el islam es someterse a Dios (Allah), a su Unicidad 

(monoteísmo) ser su sirviente en obediencia y no asociarle coparticipes, 

rivales ni intermediarios en la creación. El islam es una religión de 

tolerancia y Paz. 

El islam es una religión a través de la cual uno puede sentirse contenido 

espiritualmente y puede tener su corazón en paz.  

Allah dice: 

“Aquellos que creen, sus corazones se sosiegan con el recuerdo de Dios. 

¿A caso no es con el recuerdo de Dios que se sosiegan los corazones?” 

Corán 13:28. 

Mohammed es el Profeta del Islam, nacido en la península arábiga en la 

Meca actual, aproximadamente en el año 570 d C. El islam es un 

llamado a toda la humanidad a través de su profeta, este llamado no es 

solo hacia  un pueblo en particular. Dios dice lo siguiente: 

“Y no te enviamos, (Oh Mohammed) sino como albriciador y 

amonestador para todos los hombres. Pero la mayoría lo ignora.” Corán 

34:28. 

 



25 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El Corán impone la obediencia hacia el profeta como un lazo directo 
hacia el Creador, obedecer al profeta Muhammad es acatar la voluntad 
de Allah. Por ejemplo, si se realiza un análisis de la lectura de las aleyas, 
se observa  cómo se inculca la salud, tranquilidad y moral, a la vez. 
Los creyentes, los judíos, los cristianos, los sabeos, quienes creen en 
Allah y en el último Día y obran bien, ésos tienen su recompensa junto 
a su Señor. No tienen que temer y no estarán tristes. Corán 2:62 
Quien se someta a Allah y haga el bien, tendrá su recompensa junto a 
su Señor. No tienen que temer y no estarán tristes. Corán 2:112.  
De esta manera podemos observar como ejemplos, las dos aleyas 
anteriores; en las que Allah nos insta a entender a través de su palabra 
a vivir de la mejor manera en este mundo acatando sus leyes, sabiendo 
que Él es conocedor del interior de su creación, la humanidad. 
 
 

Las problemáticas existentes a efectos con la salud mental es algo que 
está muy presente actualmente y la comunidad musulmana también lo 
padece en su devenir cotidiano, agregado a ello la naturaleza silenciosa 
de la enfermedad, aún existen algunos estigmas innecesarios 
relacionados con los problemas de salud mental entre algunos 
musulmanes. Afortunadamente en el mundo musulmán sheiks e imams 
están abordando el problema de la salud mental en sus discursos, redes 
sociales etc., y están desacreditando el estigma que se adjunta a este 
problema. La realidad es que se necesita más trabajo respecto a esta 
problemática social. 
 
Una de las estrategias islámicas hacia la promoción de la salud mental 
es precisamente el reconocer los defectos del ser humano apuntando 
hacia la recuperación de estos, por ejemplo; los cinco rezos al día como 
alimento espiritual, así como se necesitan los alimentos tres veces al día, 
también necesitamos una conexión directa con el Creador  para que el 
alma conserve su salud. La oración limpia los pecados, es como bañarse 
cinco veces al día para mantener limpio el cuerpo, pero en el islam es 
más importante el alma ya que la oración protege de la soberbia y nos 
sitúa en el lugar correcto como siervos de Allah.  “Buscad ayuda en el 
Sabr (constancia, paciencia) y en el salat” la oración. (Corán 2:45) 
 

 

Desafortunadamente en la actualidad la humanidad padece estrés, 
angustia, depresión y trastornos mentales derivados del mismo estilo de 
vida, tipo de sociedad, problemas financieros, con los amigos, con la 
familia, etc. Hay aspectos del islam que pueden ayudar al musulmán a 
superar sus dificultades y encontrar una salida, pero se recomienda no 
reemplazar un diagnóstico y tratamiento.  
 
Absolutamente cada persona tiene diferentes pruebas, en diferentes 
grados y en diferentes momentos, pero el propósito de Allah no es 
necesariamente castigar, sino fortalecerlas y refinarlas. 
 

“Y tened por cierto que os pondremos a prueba con temor, hambre, 
pérdida de riqueza, personas y frutos. Pero anuncia buenas nuevas a 

los pacientes”. (Corán 2:155) 
 
Allah, el Majestuoso, trata a todas las personas con igualdad y justicia y 
no sobrecarga a nadie. El Corán también enseña que podemos lidiar con 
estos momentos difíciles: 
 

“Allah no impone a nadie sino en la medida de su capacidad”.  
(Corán 2: 286). 

 
El musulmán nunca debe sentirse desamparado ni hundido por sus 
problemas, debe acercarse a Allah, pues Él dice: 
 

«Y estamos más cerca de él que su vena yugular» (Corán, 50:16). 
 
Allah siempre está para quien le invoca y escucha las súplicas, la clave 
está en acercarse con fe y esperanza en Él para enfrentar los desafíos. 
 
En el islam, la enfermedad se considera como un método de conexión 
con Dios y no debe considerarse como algo extraño, sino más bien 
como un mecanismo del cuerpo que sirve para limpiar, purificar y 
equilibrar los aspectos físicos, emocionales, mentales y espirituales. 
 
 
 
 



26 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Por otro lado, el estrés mental, la angustia también se pueden visualizar 
como  oportunidades para aliviar la desconexión de Allah o la falta de 
fe a través de la oración regular, lectura del Corán, por ejemplo. Las 
pruebas de vida siempre van a existir a lo largo de esta y son naturales 
e inevitables, pero se debe recordar el mensaje de Esperanza, prometido 
por el Señor de los Cielos y la Tierra: 
 

“Porque es cierto que junto a la dificultad hay facilidad. Sí, junto a la 
dificultad hay facilidad”. (Corán 94:6-7) 

 
El Profeta, la paz y las bendiciones de Allah sean con él, dijo: 
 
Por cada desgracia, enfermedad, ansiedad, pena o dolor que aflige a un 
musulmán, incluso el dolor causado por el pinchazo de una espina, Allah 
borra algunas de sus faltas. (Muslim) 
Los tiempos complicados de austeridad, sufrimiento y dificultad 
pasarán y se deben atravesar con paciencia, perseverancia y fuerte 
determinación: 
 

“Buscad ayuda en el Sabr (constancia, paciencia) y en el salat”.  
(Corán 2:45) 

 
El “Sabr” (paciencia) ayuda a crecer espiritualmente y permanecer 
positivos en momentos difíciles. 
El Profeta del Islam, la paz y las bendiciones de Allah sean con él, dijo: 
 
“¡Qué increíble es el asunto del creyente! Hay algo bueno para él en todo, 
y esto no es así para nadie excepto para el creyente. Cuando el creyente 
recibe algo bueno, es agradecido con Allah y obtiene una recompensa. 
Y cuando le sucede alguna desgracia, la soporta pacientemente, por lo 
que también es recompensado”. (Muslim) 
 

 
El aspecto espiritual en el islam es muy importante, pero las personas 
que sufren problemas de salud mental deben buscar asistencia médica 
psicológica o psiquiátrica según sea el caso, si existe la necesidad. No 
hay mal en asistir con un médico y admitir que se está experimentando 
un problema de salud mental y que es necesaria la ayuda profesional. 
Sufrir en silencio no es una opción, ya que nos consumirá desde dentro. 
Como el Profeta, la paz y las bendiciones sobre él, dijo a uno de sus 
compañeros:  
 

“Ata tu camello y luego confía en Dios” (Tirmidhi). 
 
Este dicho del profeta demuestra que, ante cualquier problemática de 

cualquier índole, se debe buscar ayuda, y no situarse en la pasividad, es 

esencial el accionar tomando las precauciones necesarias.  

Otro aspecto muy importante para considerar es que el conocimiento 

guía y da salud: 

“Ibn Hazm en su libro Mudáuah An-Nufús mencionó que uno de 

los beneficios del conocimiento es que explulsa los susurros 

malignos que hay en el alma y elimina las preocupaciones y los 

problemas”. 

Esto es aún más cierto para quien ama el conocimiento, estudia 

constantemente y pone en práctica lo que ha aprendido. 

La persona que estudia y adquiere conocimiento debe distribuir su 

tiempo entre memorizar, recitar, leer, revisar, investigar y reflexionar 

(‘A’id Ibn Abdullah Al-Qarni 2006) 

Acerca de la paz y la tranquilidad, A’id Ibn Abdullah Al-Qarni menciona 

los siguientes puntos de un artículo de la revista Ahlam ua Sahlan del 

año 1994, “Veinte maneras de evitar la ansiedad” 

 

 
 
 



27 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1.“La duración de tu vida ya ha sido decidida porque todo sucede según 
el designio y decreto divinos. Entonces, no hay necesidad de que sientas 
ansiedad al respecto.  
 
2.La decisión de cuánto sustento recibimos es exclusiva de Allah y nadie 
más posee ese poder.  
 
3.El pasado ya se fue y se ha llevado sus angustias y desdichas. No podrá 
regresar aun cuando toda la humanidad se uniera para intentar que 
vuelva.  
 
4.El futuro pertenece al mundo de lo desconocido y aun no has llegado. 
Trae asuntos sin pedirte permiso ni a ti, ni a tus sentimientos.  
 
5.Hacer el bien a los demás da felicidad al corazón y al alma. Una buena 
acción le ofrece beneficios mucho mayores a quien la realiza –en 
términos de bendiciones, paz y recompensa- que a quien la recibe.  
 
6.Una de las nobles cualidades del creyente es que no se preocupa por 
las críticas espurias. Nadie se salva de las maldiciones y críticas 
infundadas, ni siquiera Allah, Señor de todo lo que existe, el Más 
Perfecto Exaltado”.  (‘A’id Ibn Abdullah Al-Qarni 2006). 
 

En cuanto a la vida feliz, constantemente se podría preguntar ¿cuál es la 
principal causa de la felicidad? La respuesta es la fe en Allah y la 
psicología apoya esta idea ya que la creencia en Dios ayuda a superar 
los problemas de la vida y también los hace más ligeros a través de la 
esperanza.  
 
“Al creyente que obre rectamente, sea varón o mujer, le concederemos 

una vida buena y le multiplicaremos la recompensa de sus obras” 
Corán 16:97 

 
 
 
 
 
 

 
 

 
Hay dos condiciones para tener una vida virtuosa: tener fe en Allah y 
realizar buenas acciones. 
 

“Por cierto que el Clemente hará que quienes hayan creído y obrado 
rectamente sean queridos por los hombres” 

Corán 19:96 
 
Aquel que cree en Allah y realiza buenas obras obtiene dos beneficios: 
 
1.Una vida buena y próspera en este mundo y en el Mas Allá. 
2.Una enorme recompensa de parte de Allah. 
 

“Ellos serán complacidos en esta vida y en la otra” 
Corán 10:64 

 
En conclusión, el Islam siempre busca que los musulmanes cuiden su 
salud mental, espiritual y emocional a través de la práctica de la religión 
y adoptando estilos de vida saludables pues Allah, a través de sus leyes 
y preceptos que encontramos en el Corán más la sunnah que nos deja 
su profeta es posible llevar una vida saludable que se adapta a cualquier 
época y lugar y que la persona en cuanto más conozca estas dos fuentes 
encontrará confort y respuestas que le harán llevar una vida más fácil, 
sin dejar de lado como se ha mencionado anteriormente la importancia 
de la ayuda profesional psicológica. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Lic. Psicología Margarita Aguirre Macías. 
 

 
 
 



28 
 

® 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 بركة
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
Lic. Psicología Margarita Aguirre Macías. 
 
Contacto: 20b.aguirremargarita@gmail.com 
 
 
 

Barakah 



29 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

¿En el islam cree en el pecado original? 
 
Ja’far ibn Karlus Al Uriangato 
  
 Bismil-lâhi ar-Rahmani ar-Rahim Alabado sea Alláh, Señor de todos los 
mundos. Que la paz y las bendiciones de Alláh sean con nuestro Profeta 
Muhammad y con su familia y Compañeros. 
 
Para mayor facilidad para aquellos que no son musulmanes seguiré con 
los nombres castellanos de Adán y Eva a referirme a ellos ya que en 
términos islámicos se refieren a ellos como Adam y Hawa (la paz y las 
bendiciones de Allah sean con ellos) 
 
El término “pecado original” es originario de la fe cristiana occidental y 
es para ellos el origen y la causa de la existencia de pecado en el mundo. 
Se refiere al pecado de Adán al comer del “árbol del conocimiento del 
bien y del mal” y sus efectos sobre el resto de la raza humana. El pecado 
original puede definirse como "ese pecado y su culpabilidad que todos 
poseemos a los ojos de Dios como resultado directo del pecado de 
Adán en el huerto del Edén". La doctrina del pecado original se enfoca 
particularmente en sus efectos sobre nuestra naturaleza y nuestra 
situación ante Dios, aún antes de que tengamos edad suficiente para 
cometer pecados conscientemente. 
 
Ahora bien, en todo el texto del Corán no hay mención del pecado 
original. El libro enseña que cada persona nace en un estado de pureza 
espiritual, pero la crianza y el atractivo de los placeres mundanos puede 
corrompernos. No obstante, los pecados no se heredan y, de hecho, ni 
siquiera Adán y Eva (la paz y las bendiciones de Allah sean con ellos) 
fueron castigados por sus pecados, pues Allah los perdonó. ¿Y cómo 
puede la humanidad heredar algo que ya no existe? Esto es lógicamente 
imposible, todos nosotros seremos juzgados de acuerdo con nuestros 
actos, pues: 
 
 
 
 
 
 
 
 

“Nadie cargará con los pecados ajenos […] el ser humano no obtendrá 
sino el fruto de sus esfuerzos”. (sura - la estrella  53:38-39) y: “quien siga 
la guía será en beneficio propio, y quien se descarríe sólo se perjudicará 
a sí mismo. nadie cargará con los pecados ajenos”. (Sura – el viaje 
nocturno 17:15). 
 
De hecho, el concepto de pecado original es completamente ajeno al 
judaísmo y al cristianismo oriental, habiendo alcanzado aceptación sólo 
en la Iglesia Occidental, se menciona esta idea que dice que todos los 
hombres al ser descendientes de Adán (la paz y las bendiciones de Allah 
sean con él), cargamos desde el momento de la concepción el pecado 
cometido por la desobediencia de Adán y Eva (la paz y las bendiciones 
de Allah sean con ellos).  
 
Bajo este argumento la Iglesia católica, los sacerdotes 
institucionalizaron el bautismo, ya que éste liberaría de las culpas del 
género humano.  
 
La idea del Pecado Original o del delito hereditario no tiene cabida en 
las enseñanzas del islam. Allah nos reveló atreves del Profeta 
Muhammad (la paz y las bendiciones de Allah sean con el) que el 
hombre nace en un estado natural de pureza, es decir, nace libre de 
pecado.  Cuando la persona alcanza la madurez y, si su desarrollo es 
natural y sano, se hace responsable de sus obras e intenciones. 
 
El hombre no sólo está libre de Pecado hasta que lo comete, sino que 
es así mismo libre de hacer cosas de acuerdo con sus planes bajo su 
propia responsabilidad. Esta doble libertad: Libertad de Pecado y 
libertad para realizar cosas efectivas, libera la conciencia musulmana de 
la pesada carga del pecado heredado. Libera su espíritu y mente de las 
tensiones innecesarias de la doctrina del pecado original. 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



30 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Este concepto Islámico de libertad se basa en el principio de la justicia 
Divina y de la responsabilidad directa del individuo ante Allah. Cada 
persona debe soportar su pesada carga y ser responsable de sus propios 
actos, porque nadie puede expiar el pecado ajeno. Por ello, un musulmán 
cree que, si Adán cometió el primer pecado, fue responsabilidad suya 
repararlo. Suponer que Allah era incapaz de perdonar a Adán (la paz y 
las bendiciones de Allah sean con el) y tenía que hacer que otro expiara 
su pecado o suponer que Adán (la paz y las bendiciones de Allah sean 
con el) no pidió perdón o rogó por él sin que le fuera concedido sería 
extremadamente improbable y contrario a la misericordia y la justicia 
de Allah y Sus atributos de perdón y poder de perdonar. El Corán dice: 
 

“en verdad, hicimos previamente un pacto con adán y él lo olvidó, 
pero no lo encontramos contumaz (firme en su desobediencia)”,  

(sura- ta’ha’20:114): y: “luego, su señor lo hizo su elegido, volvió sobre 
él y lo dirigió por el camino recto”, 

(Sura- ta’ha’20:119) 
 
Suponer esa hipótesis constituiría un osado desafío al sentido común y 
una fragante violación del mismo concepto de Allah. 
 
Por tanto, el musulmán no puede aceptar la doctrina de que Adán 
hubiera sido condenado con toda la raza humana y quedara en espera 
de perdón hasta que Jesús (la paz y las bendiciones de Allah sean con 
el) viniera a dar expiación a los pecados de los hombres. Por 
consiguiente, resulta imposible para el musulmán creer la dramática 
historia de la muerte de Jesús (la paz y las bendiciones de Allah sean 
con el) en la cruz en reparación de todos los pecados humanos de una 
vez por todas. 
 
 
 
 
 

 
 
 

Bibliografía 

1.El sagrado Corán, primera edición en español (2004). 
La Plata, Argentina: Editorial Servicop  810 págs. 

 
2. Sálihin, Riyad As, los jardines de los justos. (2008) Traducción: 

Zakaria Maza Vielva. Karachi, Paquistan: 
Al-Bushra Publishers 887 págs. 

 
3. Sakura Dragon, Muham La Gran Historia del Profeta Adán y de Eva 

(Hawa) en el islam 
https://es.scribd.com/read/355575867/La-Gran-Historia-del-

Profeta-Adan-y-de-Eva-Hawa-en-el-Islam 



31 
 

 

سْمِ  َّٰهِ ٱ   ب ِ   لل 
 
ِ ٱ

ن 
  لر حْم َّٰ

 
مِ ٱ لر حِي   

 

En el nombre de Allah, el Clemente, el Compasivo, el Misericordioso 

que cada una de estas palabras, sean una Barakah  y una fuente de conocimiento para el encuentro con Allah, con el prójimo  

y con nosotros mismos 

 

 

         Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوب   ف رح  © 
 

 



32 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Barakah® 
La primera revista musulmana en México 

para fomentar el diálogo interreligioso, 

científico y con él no creyente 

 

Te invita a escribirlos y expresarnos tus 

dudas, temas de interés, opinión y sobre todo 

a colaborar.  

revistabarakah@gmail.com 



33 
 

 

 

 

ي   ِ
لِ  ف  ي  ب ِ

َّٰهِ  س  لل  ٱ   
 

 

 

 

f ī sabīli llāh i 

Por la causa de Allah 



34 
 

 بركة

 

 

 

 

Barakah®  
La primera revista musulmana en México 

Para fomentar el diálogo interreligioso, científico y con el no creyente 
 
 

Todos los derechos pertenecen a  
Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوت فرح  © 

y cada artículo a sus colaboradores.  

 


