1443-2022

Numero XI

it

Kalam — Teologia isldmica

2 < ‘ 1 &
‘J, :"1. 1‘”- 3 "ljf ek

TV r ] gy b AT ]
A R SR AR s
A Y DRSNS RNV ¥

34 A ’:,‘ AR AR ’4 { g »

o~

»
@ .' 0' .
- .
. ) &) “‘
st

La primera revista musulmana en México

para fomentar el dialogo interreligioso, cientifico y con el no creyente Uﬂ"‘“j‘d‘ = CAJ ?j"j‘ &A RS J;y\



S agina legal
Todos los derechos (idea original, investigacion y disefio) pertenecen a

Martha Leticia Martinez de Leon... (Htencic &5 g3 ®

Do tadn

Imagen tomada de photo: iStock by Getty Images

La creacién de esta revista tiene como fundamento ser una Bendicion = D arala/i®, al compartir
el conocimiento del islam para fortalecer el didlogo interreligioso, cientifico y con el no creyente.

Sin fines de lucro



R
%(M@l/ﬂ(t ¢ esla gracia de D/os dispersa en personas, lugares, objetos y manifiesta la revelacion de

D/os. Esla fuerza de D/os contraida para ser compartida y fortalecer a quien la otorga y recibe.

)
La %(N’((/‘(l/& pertenece al misticismo islamico.

Es la fuente de donde emana el agua divina, la unica capaz de saciar la sed del Hombre, porque como
menciona el sabio del islam

Amr Elwardany

% T})
No es el agua quien te quita la sed, es :@

!




Numero dedicado a:
5\

Dra. Nahla El-Haraki
Dra. Mariam Saada

y ati
Dr. Amr Elwardany

Porque que la sabiduria que Allah siembra en ti cada dia te hace un sabio
no solo de la Palabra sino del Silencio,

lenguajes de D/os.

G

®



La vision que cada ser humano tiene de la divinidad, asi como su manera de manifestar su fe, han sido y continuan siendo causa de
discusiones, guerras, discriminacion y actos violentos contra la integridad no sélo de las personas sino del patrimonio cultural y
espiritual. Estos conflictos tienen su origen principalmente en el desconocimiento de las religiones a profundidad y de lo revelado en
los Libros Sagrados, lo cual en un gran porcentaje es modificado y acomodado a la manera de quien pretende dominar e imponer, y si
resalto la cuestion del dominio, porque quien ama a D/os, nunca impondra su visién de fe, sino que al contrario, valorara la de los
demaés, la consagrard y se enfrentard a ella con respeto y con la mente y el corazén abierto, porque amar a D/os implica consagrar
todas las maneras en que se le ama, porque D/os es tan grande que no cabe en una sola religion, encerrarlo en una sola seria segregar
su Palabra y su Revelacion, por ello, en el Sagrado Qur’an se resguardan las ensefianzas de todos los Profetas y Mensajeros, y son
estas ensefianzas las que los motakallim, es decir los estudiosos de la palabra reflexionan.

Cada religion da un significado a sus signos y a sus simbolos, cada religiéon manifiesta su fe de acuerdo a su tiempo, su cultura y sus
necesidades, cada creyente vive su fe, emund o iman, de acuerdo a su historia de vida, por ello, opinar o querer imponer una manera
Unica se vuelve algo absurdo y en muchas ocasiones enloquecedor.

Cada religion tiene estudiosos tanto de las leyes, como de la ética y sobre todo de la revelacion sagrada, la cual da origen a la teologia
la cual se desarrolla a partir de un tiempo espiritual més que cronolédgico, y son estos sabios de cada una de las religiones quienes



tienen como mision mostrar mas no imponer su fe, porque la religion se fundamenta de doctrina, creencia y fe, para que al tener
cimentados estos conceptos la religion se convierta en una forma de vida, la cual tenga en todo su desarrollo la razén y la critica, por
ello, quien no sea creyente puede comprender y empaparse de esté sabiduria.

Ante lo dicho, este numero est& dedicado al Kalam o teologia islamica, para mostrar la belleza del islam, la cual esta entrelazada con
la Torah y el Inyill o Evangelio, y de estd manera mostrar que Allah, Hashem, D/os, este D/os Uno nos revela en el encuentro de
nuestras diferencias, como un Nosotros, formado por el Yo y el Tu, el cual emerge de su contraccion, expansion de Su Misericordia.

Aunado a ello se cuenta como en cada uno de los numeros anteriores con la participacion de la Licenciada en Psicologia Margarita
Aguirre Garcia.

Martha Leticia Martinez de Leén. .. @%/612(‘?{70 Q/ng 4, j =




: @Mwﬁ;wﬁ 5’3

allahuma aftah euqulina waqulubina lisamae alhikma

iOh Dios!, abre nuestras mentes y corazones para escuchar la sabiduria

)



KALAM

Actualmente la voz Kalam designa al estudio de D/os asi como la
sabiduria de lo revelado por Allah al profeta, y de las ensefianzas del
profeta a su comunidad, por lo que a quienes desarrollan esta ciencia se
les da el nombre de Motakallim, es decir, a los oradores o maestros que
se dedican a ir develando el misterio de la revelacion a través de la
exegesis y de la hermenéutica, e "ilm al-Kalam a los tedlogos.

En su origen, la voz arabe Kalam significa, discurso o palabra, porque
resguardaba lo escrito en el Qur'an también llamado Kalam Allah, es
decir, Palabra de D/os.

Con el paso del tiempo, esta ciencia se convirti6 en una teologia
relacionada con el llamado atomismo de Epicuro y Democrito, sin
embargo, aunque pareciera tener un paralelo, existen claras diferencias
explicadas en la llamada escolastica islamica, la cual, de manera
semejante a la cristiana, relaciona la filosofia con la teologia para explicar
la revelacion. Su origen se fundamenta en una dialéctica racional que se
introduce en conceptos abstractos desarrollados por la teologia, y se
aleja del irfan o gnosis mistica, asi como de la llamada ciencia del corazdn
creada por el shiismo.

Es asi como los Motakallim, en voz de al-Farabi o Shirazi pueden
comprenderse como apologistas quienes dedican su vida a sostener y
dar sentido a la revelacion a través del tiempo, mas que a pretender crear
una verdad absoluta, la cual en sus voces designa una carencia de
libertad, es asi que estos Motakallim no buscan sostener una verdad sino
ampliar el Misterio de la Revelacion divina a través de un dialogo
espiritual con el intelecto. Es de resaltar que esta forma de dialogo entre
la fe y la razén surge en el corazén de la comunidad sunnie en
contraparte a la ortodoxia shiita la cual no estaba tan abierta a relacionar
la revelacién con la razén.

Esta escuela de Motakallimun, tiene sus raices en la escuela Motazilita la
cual desarrollan una filosofia profética.

ESCUELA MOTAZILITA

En los comienzos del siglo II de la Hégira, en la ciudad de Basora. surgen
pensadores musulmanes quienes se dedican a estudiar y fundamentar la
doctrina del islam fortaleciendo la revelacion con el intelecto, esto
provocod un gran interés dentro de la elite intelectual del mundo
musulmén, ocasionando que la élite culta del Imperio Abasida de
Bagdad se uniera, credndose la doctrina oficial del islam sunnita.

Sin embargo, a esta escuela se le consider¢ una secta, debido a la manera
de interpretar los conceptos de Pecado y Pecador, acto que segun al-
Baghdadi, dio origen a su nombre.

Para los Motazilitas el pecado es un estado intermedio entre la fe o iman
y el Kofr, es decir, la infidelidad. Sin embargo, existe el testimonio de
Shahrastani, quien narra que Wasil ibn Ata, fundador de dicha escuela,
rechazd el concepto de Pecado grave, desarrollado por su maestro
Hasam Basri, por lo que crean una escuela paralela, siendo nombrados
por Basri Motazilitas, es decir, separados. A esta opinién, se unen los
comentarios de shiitas como Nawbakhti quien deja escrito, Todos ellos se
han separado de Alf, por este motivo se les ha nombrado Motazalitas.

Pero més alld de lo que mencionen sus adversarios, esta escuela se
fundamenta en dos principios:

e FEl referente a D/os, en cuanto a su trascendencia y Unidad
absoluta.

o FEl referente al Hombre, cuya libertad tiene su fundamento en la
responsabilidad.

Y es tomando en cuenta lo anterior, que ellos se separan de quienes, al
contrario de los Siete Durmientes, mencionados en el Qur an, simbolos
de fidelidad y fe, se han vueltos infieles. Los Motazalitas expresan que
se han separado de todo aquello que no guarda la pureza del Tawhid, de
aquellos quienes no hacen nada por defender la justicia y la libertad
humana.



La escuela motazilita, surge en un momento en donde la comunidad
musulmana se desarrollaba a través de conflictos como la investidura de
Abu Bakr como sustituto de Ali ib Abi Talib, el asesinato de Othman, la
ruptura de la comunidad musulmana a causa de la lucha de sangre entre
Ali y No’awia, por mencionar algunos puntos que causaron la reflexion
de los pensadores y criticos del islam.

Es asi como surgen diversas preguntas que con el tiempo ayudaron a
fortalecer y a cimentar la teologia del islam, la cual més que ser una
doctrina que queda en el papel, se convierte en una fuente de
conocimiento ético y social, al tomar como fuente de la ley civil la
revelacion.

Por otra parte, reflexionaban sobre la extendida creencia de la dualidad
divina desarrollada en Irdn, asi como la Trinidad de D/os, expresada por
los catolicos llamados trinitarios. Los Motazilitas enaltecen la Unidad
Unica de Allah.

Es asi que expresan que mientras para los cristianos la Palabra se hizo
Carne en Cristo, en el islam, esta misma Palabra se ha hecho
Enunciacion en el Qur’an.

Es a partir de esto que esta escuela desarrolla cinco tesis en donde se
mezcla el sentido de la divinidad, con la escatologia y la teologia moral
y ética.

LAS CINCO TESIS

1.

TAWHID — LA UNIDAD DIVINA, precepto central del islam, el
cual es interpretado de manera ortodoxa, al grado de llamarse
Hombres del Tawhid. En este punto manifiestan que nadie es
semejante a D/os, porque El est4 mas alla del tiempo, no habita
ningun lugar ni ser, por lo que no est& condicionado, no engendra
ni fue engendrado, estd mas alla de los sentidos, todo lo que es el
hombre es lo que D/os no es. Por lo tanto, los atributos divinos
maés que mostrar a Allah, muestran la busqueda de conceptos que
el hombre desarrolla para sumergirse en su misterio.

AL-"ADL — LA JUSTICIA DIVINA, se fundamenta en la
responsabilidad y en la libertad del ser humano, ya que los actos
del ser humano, son los que le dan sentido a la idea de la
recompensa y del castigo. La justicia divina, es un concepto que
lleva al ser humano a desarrollar una ética individual y social,
porque el comportamiento en el tiempo sera el reflejo de la
recompensa en la eternidad. Y esto es lo que le otorga sentido a
la Mashi’a o voluntad divina.

WA'D Y WA'ID - EL MAS ALLA Y LAS PROMESAS, de
acuerdo a esta escuela las promesas y castigos de D/os se
relacionan nuevamente con la manera en la cual el ser humano
se enfrenta a su libertad. Es decir, la manera en como se lleva a
cabo la responsabilidad de los actos tiene su fundamento en la
gracia divina, la cual le da al hombre la consciencia de darse
cuenta de lo que hace, este sentir interior que hace al hombre
creyente darse cuenta de sus errores lo lleva a crecer y a caminar
hacia el Paraiso, en cambio el no creyente quien no percibe
consecuencias del mal que ha hecho lleva en su insatisfaccion y
su pérdida de sentido su castigo. Asi las promesas y castigos de
D/os se imponen en el hombre por el mismo hombre.

Esto no implica la omnipotencia del hombre, sino que
acrecienta la presencia de D/os en el interior.



4. AL-MANZILA BAYN AL-MANZILATAYN - LA POSTURA MEDIA,
este punto se explica a partir de la fragmentacién del pensamiento de las
escuelas frente al concepto de Pecado y Pecador, ya que esta escuela
considera que el concepto de pecado debe de ser leido a través de la fe
y la infidelidad, apoyandose en la ética, y no en la moral como el
cristianismo, ante esto la situacion del pecador se divide en:

* Saghar’ir (faltas leves)
* Kaba'ir (faltas graves)

En este punto es de resaltar que la moral, juzga y castiga, mientras que
la ética, reflexiona y ensefia. Es asi como el pecado y el pecador en este
punto se acercan mas a la visiéon judia de Caida, més que al concepto
paulino y agustiniano de Pecado. Esto aclara de cierta manera el
concepto de lo Haram, lo cual marca lo prohibido, dejandolo a la
responsabilidad del hombre, mientras que el Pecado, aleja al ser humano
de la reflexién y de la libertad, ya que deja todo a D/os.

5. AL-AMR BI'L- MA'RUF - EL IMPERATIVO ETICO, es decir,
desarrollar la responsabilidad de la libertad ya no s6lo en uno mismo sino
en la comunidad, ya que el entendimiento de cada una de estas
provocara una sociedad donde la igualdad y la armonia jueguen un papel
fundamental. Es asi como est& escuela hace de la justicia y la libertad un
principio teolégico de la ética social islamica.

Es dentro de esta escuela que surge el Asharismo creado por Abu'l —
Hasan al- Ash’ari.




ol 3\ Oy pb U

. L)
> |
Mg st L

ﬁ J‘M\k?’\)ﬁw"ﬂ,«’w\i Y

o K. T AEEEO AR SRR :

)

ey



/QUIEN FUE ABUL-HASAN AL-ASHARI?

Al -Shari naci¢ en Basora en el 260 d.H/873 d.C. No solo formo parte de
la escuela motazilita, sino que escribid diversas obras propagando su
postura, sin embargo, un dia se enclaustro en su casa varios dias. Este
retiro le sirvid para rectificar su postura filoséfica espiritual, llegando al
final de este a renegar de toda la doctrina motazilita, a causa de la visible
perdida de la espiritual, la cual habia pasado a un segundo término, al
darle paso primordial a la razon.

Este pensador cuestion¢ la racionalidad extrema frente al amor hacia
Allah, el cual habia pasado a segundo termino frente a las dos grandes
posturas, la racionalista y la préctica literal. Estos modos de pensar
extremos provocaron que Al-Shari escribiera numerosas obras
explicando el sentido primigenio de la revelacion, ante ello, escribe
diversos comentarios sobre el Qur’an, la shari‘at, recopila los hadith, y
dedica parte de su obra a criticar su obra escrita en su periodo como
motazilita.

Su obra mas importante considerada la primera en cuanto a la historia
de la doctrina y dogmas del islam, es llamada Maqalat al-Islamiyin, en
ella expone la diversidad de posturas, sus aciertos y carencias, el camino
del hadith, y desarrolla las ramas en las cuales se fragmenta el Kalam, y
realiza una tesis la cual se vuelve parte de la doctrina del kalam.

Esta doctrina se fundamenta tanto en las escuelas juridicas como en
resaltar los puntos importantes de cada escuela islamica.

Por otra parte, resalta que, aunque el intelecto es importante para tener
una fe propia, justa y libre, otorgar un valor absoluto a la razon, elimina
el sentido de la fe, la cual camina de manera paralela con el intelecto,
pero no por el mismo camino, es decir, la razéon ayuda a comprender la
subjetividad, pero aleja del misterio de Allah, provocando un sin sentido
en la revelacion. Por ello, este pensador buscar entrelazar la razéon con
la fe, pero sin que se afecten, porque una fe sin razon se vuelve carente,
pero una fe fundamentada por completo en el intelecto se vuelve vacia
y sin sentido.

Al-Ash’ari, explica que los atributos de D/os mencionados en cada uno
de sus nombres no tienen relaciéon con la esencia divina, ya que los
atributos son cualitativos, aunado a ello, se separa de la metaforas
utilizadas por los motazilitas para explicar el misterio divino, y el propone
que esta se cambie por el dialogo entre la mente y el corazon, por lo que
da importancia a los diversos lenguajes en los cuales se expresa Allah,
es decir, resalta que aunque parte de la Palabra de D/os se encuentra en
las revelaciones de los Libros Sagrados, existe el lenguaje de la Escucha
y del Silencio, a lo cual da el nombre de Hadith nafsi o discurso del alma,
el cual fortalece el hadith lafazi, o 1a manifestacion verbal. Siendo esta
dialéctica lo que para él fundamenta el Kalam, a causa de que el Qur'an
responde tanto a lo creado como a lo increado.

Y resalta que a diferencia de lo dicho por los motazilitas quienes
atribuyen al hombre la Qodra o potencia creadora, el ser humano
desarrolla el Kasb, es decir, adquiere sus obras a base de la libertad
fundamentada en la revelacion, la cual le otorga la experiencia de llevar
a cabo acciones de manera tanto obligatoria como libre. Dandole al ser
humano en cada acto la facultad de hacer de sus actos un acto divino.

Esta forma de pensamiento atrae a diversas personas quienes se vuelven
sus seguidores, desarrollando la base y dominio del islam sunnita, el cual
salvaguarda los valores islamicos, sin embargo, conforme su
pensamiento toma un lugar importante y privilegiado, comienza a recibir
diversos ataques especialmente de la escuela motazilita y de Abu Mansur
al-Matoridi, quien critica a los asharaitas nombrandolos conformistas de
la fe, ante lo cual se propone reformar el sunismo, acto fallido hasta la
llegada de los Buyidas, principes de Iran quienes mezclan el pensamiento
motazilita con la doctrina shiita, creando un islam ortodoxo e
indoeuropeo, hasta la llegada de los selyucidas turcos quienes practican
el sunismo, provocando que asharismo se convierte nuevamente en la
base del pensamiento teolégico hasta el dia de hoy, el cual no sélo
fundamenta la espiritualidad sunni, sino que a partir de ella, se desarrolla
el dialogo entre la revelacién isldmica y la ciencia, al propagar el
atomismo.



ante lo cual menciona, Una vez admitido que la materia es indivisible se
llega a la afirmacion de un principio trascendente que le da su determinacicn
y su especificacion. Porque si la materia es en si divisible, lleva en si misma
la posibilidad y la causa de su determinacion, de esta manera si se admite
la teoria de la materia indivisible en si, es decir, el dtomo, hace falta que esta
materia sea determinada, especificad y cuantificada. Es asi como ante esto,
la necesidad de un D/os creador se convierte en un concepto evidente.

De esta manera explica, que es preciso que la materia y el accidente
sean creados a cada instante. Desde su percepcion, el universo esta en
expansion continua, y sola la mano de D/os conserva su cohesion,
unidad y duracion.

Como conclusiéon es de comprender se que el asharismo base de la
teologia isldmica sunnie, se aleja tanto de extremismo motazilita en
donde la razoén es el dominio absoluto, como del literalismo, en donde
se niega por completo al intelecto, es asi como el asharismo crea una
via en donde la espiritualidad y la razén se complementan, més no se
apoderan una o de la otra ni se someten.

La teologia sunnie resalta la dialéctica racional del kalam, con la hikmat
ilahiya o teosofia, y se entrelazan con el irfan o gnosis mistica y con
ma rifat galbiya o conocimiento del corazén. Porque el amor a D/os
se vive con el intelecto, pero se experimenta con el corazon.

¥ L) .
= |
. 4

Martha Leticia M:arﬁn_ez de Ledn. .. @/y/www u;c“ z)®

1

Bibliografia

A.S TRITTON, Muslim Theology, London, 1947.

M. ALLARD, Le Probleme des attributs divins dans la doctrine d al-Ash ari
et de ses premiers grands diciples, Beyrouth, 1965.

D.B MACDONALD, Continuous Recreaetion and Atomic Time in Muslim
Scholastic Theology, 192.




1008 e
-

m

l.'
s

s

.
-
4
-
-
e o -
: e
i . -
r SRR
- %
L
PO
U
e &
PO
e s )=
Lt 4
e o~ ‘- . )
b >
- . .
- . \d
I. d L ‘ 1
e -
LR HUEE o o
ol b 9 . -
Al | 14 A e

o :
ot i Ao bt G
- e e T RY » b
B | [ Bt :
‘oo .‘“‘. wpes
IS S0 2 et h R
. v Beand § 4 TS




LOS DERECHOS DE LA MUJER EN EL ISLAM

A lo largo de toda la historia de la humanidad la mujer ha sufrido en
diversas esferas de la vida porque no se le ha valorado, principalmente
por el sexo opuesto y también se suman causas de las diferentes culturas
y tradiciones alrededor del mundo que no favorecen a la mujer.

En el mundo en la época preislamica la situacion social estaba en
desventaja hacia las mujeres, por ejemplo; cualquier nifia nacida era
considerada una vergienza para las familias y por ello eran enterradas
vivas, el divorcio era exclusivamente decidido por el hombre y la mujer
no podia decidir divorciarse, la prostitucion se veia en todo lugar, la
mujer no podia heredar ademés eran muy oprimidas, solian ser vistas
como objetos sexuales o posesiones y sufrian abundante represion a
manos de sus esposos O incluso sus propios padres a menos que
tuvieran un linaje distinguido eran respetadas.

El Islam cambi6 todas esas practicas antes mencionadas y coloco a la
mujer en un lugar privilegiado, incluso en la actualidad en los paises
desarrollados, la mujer no se le concede respeto, la dignidad ni honor
que merece, ademas no hay igualdad en lo laboral en cuanto a salario,
por mencionar solo un ejemplo.

El [slam le da un lugar elevado a la mujer, sin embargo en algunos paises
de oriente medio y otros paises, la mujer es maltratada debido a
practicas que son meramente culturales y que no tienen nada que ver
con el Islam; por lo que en occidente, principalmente se tiene una idea
erronea de la religion.

Es importante mencionar que La Declaracion Universal de los Derechos
Humanos en 1948 menciona en su articulo 3° el derecho a la vida,
apenas hasta estas fechas, por el contrario, Dios en su infinita
misericordia cambio6 la situacion de la mujer hace mas de 1400 afios y
ademaés de evitar el genocidio, cambié en diversas areas la vida de la
mujer.

En occidente y especificamente México, hasta poco antes de los afios 60°s
la mujer tuvo participacién en diversas actividades, por ejemplo, a ejercer
su derecho al voto, a asistir a los estadios y a varios sitios considerados
exclusivamente para hombres, por poner algunos ejemplos. En todo el
mundo la mujer ha luchado por sus derechos de manera igualitaria para
ambos sexos, esta lucha ha tenido lugar desde el S. XIX y finales del mismo.
Lo cual hace pensar que la mujer no tenia derechos, pero esto solo es una
creencia errénea pues como ya se menciond, el Islam vino a reformar y
hacer valer la vida de las mujeres.

El Islam le dio a la mujer sus derechos y una posicién elevada. En el Coran
se menciona lo siguiente:

Ellas tienen tanto el derecho al buen trato como la obligacion de tratar bien a
sus maridos Cordn (2:228).

En el [slam tanto el hombre como la mujer tienen igualdad de recompensa
y de responsabilidades ya que la forma de adorar a Dios es la misma,
basadas en las mismas creencias pues leen la misma escritura, el Coran y
la sunnah del Profeta Mohammed, la paz sea con él, y actian en base a
estas dos fuentes. Dios Unico, creador de todo lo que existe juzga a toda
su creacion y a los seres humanos de manera justa. Al respecto, Dios
menciona en el Sagrado Coran:

No dejaré de recompensar ninguna de sus buenas obras sedis hombres o
mujeres. Cordn (9:72)

No dejaré que se pierda obra de ninguno de vosotros, lo mismo si es varon que
si es hembra, que habéis salido los unos de los otros. Cordn (3:195)

Si el hombre y la mujer se esfuerzan, obtendrén la recompensa por sus
acciones y no por su género ya que este no juega ningun papel a la hora de
ser juzgado.

Un ejemplo de esto es que en la tradicion judeocristiana se cree que Eva
fue la culpable de comer del arbol prohibido, pues Dios se los prohibio; sin
embargo, en el Islam los dos pecaron de igual manera y cuando sintieron
que habian pecado; se vieron desnudos y suplicaron el perdén de Dios y El
les perdoné pero los arroj6 del paraiso enviandolos a la Tierra



En lo relativo al conocimiento, muchas mujeres no tenfan derecho a la
educacion por el contrario en el Islam si, en los tiempos del profeta
Mohammed la paz sea con él, muchas mujeres eran eruditas, ejemplo
de ello es que su segunda esposa Aisha, Allah esté complacido con ella,
era muy inteligente pues a través de ella se transmiti¢ un cuarto de la
ley islamica. Algunas de estas mujeres eran de la familia del profeta la
paz sea con él y otras, parte de sus compafieros, incluso habia circulos
de conocimiento donde ellas compartian saberes a estudiantes hombres
y claro a mujeres también.

Por otra parte, la mujer musulmana tiene distincion que lleva a cabo la
Sharia (ley islamica) en este derecho entre hombres y mujeres, pues los
hombres tienen deber juridico y religioso de trabajar para mantener su
familia, mientras que este deber en relacién con la mujer es opcional,
este derecho es viable siempre que no descuide su familia y que sea
compatible con su primer deber, que es cuidar del hogar, de los hijos y
obedecer al marido, pues la mujer si cumple con estos deberes; sus hijos
estardn atendidos, atendidos, tendrén confianza en si mismos y estaran
mejor preparados para involucrarse en la sociedad pues la madre es la
primer maestra en el hogar.

Se puede decir que el derecho a trabajar, en la mujer es un derecho
reconocido desde los primeros tiempos, pues el [slam también gravo
sobre ella el “Zakat” para (ayudar a los necesitados), este es el segundo
Pilar del Islam y ellos y ellas deben pagarlo, la mujer no podria ser
gravada con este impuesto, si no se le reconociera la capacidad de
trabajar o el derecho a la propiedad privada, derechos que en aquella
época se le dieron a la mujer y que ni en suefios sucedia en occidente.

Otro derecho muy importante que el Islam le da a la mujer es el de
escoger su conyuge, sin embargo en muchas culturas existen
matrimonios arreglados donde principalmente obligan a la mujer a
casarse con quien decide el padre o ambos padres y todo por diferentes
causas, principalmente de linaje y economia, esto no deberia ser asf
pues Dios le dio a la mujer libertad para escoger su pareja.

En la época del profeta Muhammad, la paz sea con él, una mujer se le
acerco y le dijo: «Mi padre me ha casado con mi primo para elevar su
condicion social y se me forzo hacerlo». El Profeta mando traer al padre
de la nifia y, ante él, le dio a la nifia la opcion de permanecerse casada o
anular el matrimonio. Respondio: «O, Mensajero de Allah, he aceptado lo
que hizo mi padre, pero queria demostrarles a otras mujeres (que no se
podian forzar a casarse)»

Aun a pesar de que el profeta la paz sea con él prohibid este tipo de
matrimonios, aun sigue esta mala practica en algunos paises, sin embargo,
la situacion ha cambiado un poco y la mujer ha levantado la voz en este y
otros aspectos de su vida.

Pero cuando dos almas se juntan por su voluntad, se cumplen los
preceptos islamicos. El profeta Mohammed la paz sea con €l instruy¢ a los
hombres a tratar a sus esposas de la mejor manera: “Los mejores entre
ustedes son aquellos que son los mejores en tratar a sus esposas”

El profeta siempre puso el buen ejemplo a la hora de ayudar en las labores
del hogar pues el siempre ayudaba a sus mujeres en casa a remendar sus
zapatos, cosia su ropa y en cualquier trabajo ordinario de la casa.

Por ultimo, se menciona la posicion alta de las madres e hijas en el [slam,
un aspecto observable en cualquier sociedad es que la madre influye en
sus hijos principalmente en la infancia demostrando su carifio y afecto,
cuidados y amor, sin dudarlo; el éxito de las sociedades depende de las
madres, de esta manera el Islam le honra y le da un estatus elevado.

El Profeta la paz sea con él:

Oh, Mensajero de Allah, ;quién entre la gente es el mds merecedor de mi buen
tratamiento?» El respondio: « Tu madre». El hombre preguntd dos veces mds,
«;Luego quién?», y se le dio la misma respuesta. No fue hasta la cuarta vez
que el Profeta respondio, «Luego tu padre”. La recompensa no solamente se da
para el trato bueno y bondadoso hacia los padres.



Hemos ordenado al hombre que se porte bien con sus padres. Su madre le llevo
con molestia y con molestia le dio a luz». Cordn (46 :15)

También en el islam se ha designado una recompensa especial por criar
hijas que no se da por criar hijos.

El profeta Muhammad la paz sea con €l dijo: A quien Allah le ha dado dos
hijas y quien es compasivo hacia ellas, ellas serdn una razon por qué él entre al
Paraiso.

De esta manera Allah ha protegido la dignidad, seguridad y ha implantado
respeto en la mujer musulmana a tal grado de ser una causa de ir al paraiso
si se le da buen trato y se hace cargo de ellas.

jAlabado sea Dios!

Concluimos con las palabras de nuestro Creador y Sustentador de todos
los hombres y mujeres.

Allah ha preparado perdon y magnifica recompensa para los musulmanes y
las musulmanas, los creyentes y las creyentes, los devotos y las devotas, los
sinceros y las sinceras, los pacientes y las pacientes, los humildes y las
humildes, los que, y las que dan limosna, los que, y las que ayunan, los castos
y las castas, los que y las que recuerdan mucho a Allah”. Cordn (33:35)

Allah te bendiga a ti, mujer; que luchas por una vida mejor, que te esfuerzas
por mantener a tu familia unida y que das todo por un mejor futuro para
tus hijos. jEl paraiso esté a tus pies!

A ti hombre, cabeza de la familia, que Allah te dio la fuerza para cumplir
con tu rol de esposo, padre, hijo y que te esfuerzas por llevar el pan a la
mesa de tu hogar, Allah te provea cada vez mas y te de altos grados en el
paraiso. Amin.

Autor: Psic. Margarita Aguirre Macias.

Fuentes Bibliogréficas:

«La Declaracion Universal de Derechos Humanos». www.un.org. 6 de
octubre de 2015. Consultado el 9 de diciembre de 2019.

Garcia, Isa El Coran Traduccién comentada. Cairo, febrero 2016.
Hadices del Profeta Mohammed.

KILLINGER, LISA., www.islamyciencia.com, La mujer en el [slam,
Refutando tépicos, documental, vista el 27 de abril de 2016




59 50 N

ya rabu ajeal wahyk quat subulina

iOh Seiior!, haz de tu revelacion la fortaleza de nuestros caminos




No hay conocimiento ni sabiduria que no venga de Allah

RIS

la eilm wala hikmat 'iilaa min eind Allah

Martha Leticia Martinez de Leén. .. (Jitencic Y ;p &) ©



La primera revista musulmana en México
para fomentar el didlogo interreligioso,
cientifico y con él no creyente

Te invita a escribirlos y expresarnos tus
dudas, temas de interés, opinién y a
colaborar.

revistabarakah@gmail.com



S
o 6
R
7~
e/OV
'
subhana rabbiyal azeem

Gloria a mi Sefior el mas grande




La primera revista musulmana en México

Para fomentar el didlogo interreligioso, cientifico y con el no creyente®

Todos los derechos pertenecen a

Martha Leticia Martinez de Leon. .. G%kzm’a & ;C’ g j ®

y cada articulo a sus colaboradores






