
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ركة  ب    

 

Revista Barakah® 

المكسيكفيإسلاميةمجلةأول

المؤمنينغيرومعلمالعمع،الأخرىالأديانمعللحوار
La primera revista musulmana en México 

para fomentar el diálogo interreligioso, científico y con el no creyente 

  

1443-2022 

Número XI 

لمخصص  

الوردانيعمرود  

 

الكلام علم  
Kalam – Teología islámica 



 

 

 

 

 

 

Página legal 
 

Todos los derechos (idea original, investigación y diseño) pertenecen a  

Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوب   ف رح  ® 
 

Por tada 
Imagen tomada de photo: iStock by Getty Images 

 

La creación de esta revista tiene como fundamento ser una Bendición -Barakah®, al compartir 

el conocimiento del islam para fortalecer el diálogo interreligioso, científico y con el no creyente. 

Sin fines de lucro 

Barakah® 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Barakah es la gracia de D/os dispersa en personas, lugares, objetos y manifiesta la revelación de 

D/os.  Es la fuerza de D/os contraída para ser compartida y fortalecer a quien la otorga y recibe.  

La Barakah pertenece al misticismo islámico.  

Es la fuente de donde emana el agua divina, la única capaz de saciar la sed del Hombre, porque como 

menciona el sabio del islam 

Amr Elwardany 

No es el agua quien te quita la sed, es  



Número dedicado a: 

 الله
Dra. Nahla El-Haraki 

Dra. Mariam Saada 

y a ti 

Dr. Amr Elwardany 

 

 

Porque que la sabiduría que Allah siembra en ti cada día te hace un sabio  

no sólo de la Palabra sino del Silencio,  

lenguajes de D/os. 

 

 

 



Editorial 
 

سْمِ  َّٰهِ ٱ   ب ِ   لل 
 
ِ ٱ

ن 
  لر حْم َّٰ

 
مِ ٱ لر حِي   

La visión que cada ser humano tiene de la divinidad, así como su manera de manifestar su fe, han sido y continúan siendo causa de 

discusiones, guerras, discriminación y actos violentos contra la integridad no sólo de las personas sino del patrimonio cultural y 

espiritual.  Estos conflictos tienen su origen principalmente en el desconocimiento de las religiones a profundidad y de  lo revelado en 

los Libros Sagrados, lo cual en un gran porcentaje es modificado y acomodado a la manera de quien pretende dominar e imponer, y si 

resalto la cuestión del dominio, porque quien ama a D/os, nunca impondrá su visión de fe, sino que al contrario, valorará la de los 

demás, la consagrará y se enfrentará a ella con respeto y con la mente y el corazón abierto, porque amar a D/os implica consagrar 

todas las maneras en que se le ama, porque D/os es tan grande que no cabe en una sola religión, encerrarlo en una sola sería segregar 

su Palabra y su Revelación, por ello, en el Sagrado Qur´an se resguardan las enseñanzas de todos los Profetas y Mensajeros, y son 

estas enseñanzas las que los motakallim, es decir los estudiosos de la palabra reflexionan.  

Cada religión da un significado a sus signos y a sus símbolos, cada religión manifiesta su fe de acuerdo a su tiempo, su cultura y sus 

necesidades, cada creyente vive su fe, emuná o iman, de acuerdo a su historia de vida, por ello, opinar o querer imponer una manera 

única se vuelve algo absurdo y en muchas ocasiones enloquecedor. 

Cada religión tiene estudiosos tanto de las leyes, como de la ética y sobre todo de la revelación sagrada, la cual da origen a la teología 

la cual se desarrolla a partir de un tiempo espiritual más que cronológico, y son estos sabios de cada una de las religiones quienes 



tienen como misión mostrar más no imponer su fe, porque la religión se fundamenta de doctrina, creencia y fe, para que al tener 

cimentados estos conceptos la religión se convierta en una forma de vida, la cual tenga en todo su desarrollo la razón y la crítica, por 

ello, quien no sea creyente puede comprender y empaparse de está sabiduría. 

Ante lo dicho, este número está dedicado al Kalam o teología islámica, para mostrar la belleza del islam, la cual está entrelazada con 

la Torah y el Inyil o Evangelio, y de está manera mostrar que Allah, Hashem, D/os, este D/os Uno nos revela en el encuentro de 

nuestras diferencias, como un Nosotros, formado por el Yo y el Tú, el cual emerge de su contracción, expansión de Su Misericordia.  

Aunado a ello se cuenta como en cada uno de los números anteriores con la participación de la Licenciada en Psicología Margarita 

Aguirre García. 

 

 

 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوب   ف رح  ® 
 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

لهم
ٱل

ح 
ت  ا  ٱف  ولن 

ا  عق  ن  لوب 
حكمة   لسماع وق 

ال
 

 

allahuma aftah euqulina waqulubina lisamae alhikma 
 

¡Oh Dios!, abre nuestras mentes y corazones para escuchar la sabiduría 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

N  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

KALAM 

Actualmente la voz Kalam designa al estudio de D/os así como la 

sabiduría de lo revelado por Allah al profeta, y de las enseñanzas del 

profeta a su comunidad, por lo que a quienes desarrollan esta ciencia se 

les da el nombre de Motakallim, es decir, a los oradores o maestros que 

se dedican a ir develando el misterio de la revelación a través de la 

exégesis y de la hermenéutica, e ´ilm al-Kalam a los teólogos.  

  En su origen, la voz árabe Kalam significa, discurso o palabra, porque 

resguardaba lo escrito en el Qur´an también llamado Kalam Allah, es 

decir, Palabra de D/os. 

Con el paso del tiempo, esta ciencia se convirtió en una teología 

relacionada con el llamado atomismo de Epicuro y Demócrito, sin 

embargo, aunque pareciera tener un paralelo, existen claras diferencias 

explicadas en la llamada escolástica islámica, la cual, de manera 

semejante a la cristiana, relaciona la filosofía con la teología para explicar 

la revelación.  Su origen se fundamenta en una dialéctica racional que se 

introduce en conceptos abstractos desarrollados por la teología, y se 

aleja del irfan o gnosis mística, así como de la llamada ciencia del corazón 

creada por el shiismo. 

Es así como los Motakallim, en voz de al-Farabi o Shirazi pueden 

comprenderse como apologistas quienes dedican su vida a sostener y 

dar sentido a la revelación a través del tiempo, más que a pretender crear 

una verdad absoluta, la cual en sus voces designa una carencia de 

libertad, es así que estos Motakallim no buscan sostener una verdad sino 

ampliar el Misterio de la Revelación divina a través de un dialogo 

espiritual con el intelecto. Es de resaltar que esta forma de dialogo entre 

la fe y la razón surge en el corazón de la comunidad sunnie en 

contraparte a la ortodoxia shiita la cual no estaba tan abierta a relacionar 

la revelación con la razón. 

Esta escuela de Motakallimun, tiene sus raíces en la escuela Motazilita la 

cual desarrollan una filosofía profética. 

 

 

ESCUELA MOTAZILITA 

En los comienzos del siglo II de la Hégira, en la ciudad de Basora. surgen 

pensadores musulmanes quienes se dedican a estudiar y fundamentar la 

doctrina del islam fortaleciendo la revelación con el intelecto, esto 

provocó un gran interés dentro de la elite intelectual del mundo 

musulmán, ocasionando que la élite culta del Imperio Abasida de 

Bagdad se uniera, creándose la doctrina oficial del islam sunnita.  

Sin embargo, a esta escuela se le consideró una secta, debido a la manera 

de interpretar los conceptos de Pecado y Pecador, acto que según al-

Baghdadi, dio origen a su nombre.  

Para los Motazilitas el pecado es un estado intermedio entre la fe o iman 

y el Kofr, es decir, la infidelidad. Sin embargo, existe el testimonio de 

Shahrastani, quien narra que Wasil ibn Ata, fundador de dicha escuela, 

rechazó el concepto de Pecado grave, desarrollado por su maestro 

Hasam Basri, por lo que crean una escuela paralela, siendo nombrados 

por Basri Motazilitas, es decir, separados.  A esta opinión, se unen los 

comentarios de shiítas como Nawbakhti quien deja escrito, Todos ellos se 

han separado de Alí, por este motivo se les ha nombrado Motazalitas. 

Pero más allá de lo que mencionen sus adversarios, esta escuela se 

fundamenta en dos principios: 

• El referente a D/os, en cuanto a su trascendencia y Unidad 

absoluta. 

• El referente al Hombre, cuya libertad tiene su fundamento en la 

responsabilidad. 

Y es tomando en cuenta lo anterior, que ellos se separan de quienes, al 

contrario de los Siete Durmientes, mencionados en el Qur´an, símbolos 

de fidelidad y fe, se han vueltos infieles.  Los Motazalitas expresan que 

se han separado de todo aquello que no guarda la pureza del Tawhid,  de 

aquellos quienes no hacen nada por defender la justicia y la libertad 

humana. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La escuela motazilita, surge en un momento en donde la comunidad 

musulmana se desarrollaba a través de conflictos como la investidura de 

Abu Bakr como sustituto de Ali ib Abi Talib, el asesinato de Othmán, la 

ruptura de la comunidad musulmana a causa de la lucha de sangre entre 

Alí y No´awia, por mencionar algunos puntos que causaron la reflexión 

de los pensadores y críticos del islam. 

Es así como surgen diversas preguntas que con el tiempo ayudaron a 

fortalecer y a cimentar la teología del islam, la cual más que ser una 

doctrina que queda en el papel, se convierte en una fuente de 

conocimiento ético y social, al tomar como fuente de la ley civil la 

revelación. 

Por otra parte, reflexionaban sobre la extendida creencia de la dualidad 

divina desarrollada en Irán, así como la Trinidad de D/os, expresada por 

los católicos llamados trinitarios. Los Motazilitas enaltecen la Unidad 

Única de Allah. 

Es así que expresan que mientras para los cristianos la Palabra se hizo 

Carne en Cristo, en el islam, esta misma Palabra se ha hecho 

Enunciación en el Qur´an.  

Es a partir de esto que esta escuela desarrolla cinco tesis en donde se 

mezcla el sentido de la divinidad, con la escatología y la teología moral 

y ética.  

 

 

 

 

 

 

 

LAS CINCO TESIS 

1. TAWHID – LA UNIDAD DIVINA, precepto central del islam, el 

cual es interpretado de manera ortodoxa, al grado de llamarse 

Hombres del Tawhid. En este punto manifiestan que nadie es 

semejante a D/os, porque Él está más allá del tiempo, no habita 

ningún lugar ni ser, por lo que no está condicionado, no engendra 

ni fue engendrado, está más allá de los sentidos, todo lo que es el 

hombre es lo que D/os no es. Por lo tanto, los atributos divinos 

más que mostrar a Allah, muestran la búsqueda de conceptos que 

el hombre desarrolla para sumergirse en su misterio. 

 

2. AL-´ADL – LA JUSTICIA DIVINA, se fundamenta en la 

responsabilidad y en la libertad del ser humano, ya que los actos 

del ser humano, son los que le dan sentido a la idea de la 

recompensa y del castigo.  La justicia divina, es un concepto que 

lleva al ser humano a desarrollar una ética individual y social, 

porque el comportamiento en el tiempo será el reflejo de la 

recompensa en la eternidad.  Y esto es lo que le otorga sentido a 

la Mashi´a o voluntad divina.  

 

3. WA´D Y WA´ID - EL MÁS ALLÁ Y LAS PROMESAS, de 

acuerdo a esta escuela las promesas y castigos de D/os se 

relacionan nuevamente con la manera en la cual el ser humano 

se enfrenta a su libertad. Es decir, la manera en cómo se lleva a 

cabo la responsabilidad de los actos tiene su fundamento en la 

gracia divina, la cual le da al hombre la consciencia de darse 

cuenta de lo que hace, este sentir interior que hace al hombre 

creyente darse cuenta de sus errores lo lleva a crecer y a caminar 

hacia el Paraíso, en cambio el no creyente quien no percibe 

consecuencias del mal que ha hecho lleva en su insatisfacción y 

su pérdida de sentido su castigo. Así las promesas y castigos de 

D/os se imponen en el hombre por el mismo hombre.  

Esto no implica la omnipotencia del hombre, sino que 

acrecienta la presencia de D/os en el interior.  

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

4. AL-MANZILA BAYN AL-MANZILATAYN – LA POSTURA MEDIA, 

este punto se explica a partir de la fragmentación del pensamiento de las 

escuelas frente al concepto de Pecado y Pecador, ya que esta escuela 

considera que el concepto de pecado debe de ser leído a través de la fe 

y la infidelidad, apoyándose en la ética, y no en la moral como el 

cristianismo, ante esto la situación del pecador se divide en: 

*  Saghar´ir (faltas leves)  

* Kaba´ir (faltas graves)  

En este punto es de resaltar que la moral, juzga y castiga, mientras que 

la ética, reflexiona y enseña. Es así como el pecado y el pecador en este 

punto se acercan más a la visión judía de Caída, más que al concepto 

paulino y agustiniano de Pecado. Esto aclara de cierta manera el 

concepto de lo Haram, lo cual marca lo prohibido, dejándolo a la 

responsabilidad del hombre, mientras que el Pecado, aleja al ser humano 

de la reflexión y de la libertad, ya que deja todo a D/os. 

 

5. AL-AMR BI´L- MA´RUF – EL IMPERATIVO ÉTICO, es decir, 

desarrollar la responsabilidad de la libertad ya no sólo en uno mismo sino 

en la comunidad, ya que el entendimiento de cada una de estas 

provocará una sociedad donde la igualdad y la armonía jueguen un papel 

fundamental. Es así como está escuela hace de la justicia y la libertad un 

principio teológico de la ética social islámica.  

Es dentro de esta escuela que surge el Asharismo creado por Abu´l – 

Hasan al- Ash´ari.  

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

¿QUIÉN FUE ABUL-HASAN AL-ASHÁRI? 

 

Al -Shári nació en Basora en el 260 d.H/873 d.C. No sólo formó parte de 

la escuela motazilita, sino que escribió diversas obras propagando su 

postura, sin embargo, un día se enclaustro en su casa varios días.  Este 

retiro le sirvió para rectificar su postura filosófica espiritual, llegando al 

final de este a renegar de toda la doctrina motazilita, a causa de la visible 

perdida de la espiritual, la cual había pasado a un segundo término, al 

darle paso primordial a la razón.  

Este pensador cuestionó la racionalidad extrema frente al amor hacia 

Allah, el cual había pasado a segundo termino frente a las dos grandes 

posturas, la racionalista y la práctica literal. Estos modos de pensar 

extremos provocaron que Al-Shári escribiera numerosas obras 

explicando el sentido primigenio de la revelación, ante ello, escribe 

diversos comentarios sobre el Qur´an, la shari´at, recopila los hadith, y 

dedica parte de su obra a criticar su obra escrita en su periodo como 

motazilita. 

Su obra más importante considerada la primera en cuanto a la historia 

de la doctrina y dogmas del islam, es llamada Maqalat al-Islamiyin, en 

ella expone la diversidad de posturas, sus aciertos y carencias, el camino 

del hadith, y desarrolla las ramas en las cuales se fragmenta el Kalam, y 

realiza una tesis la cual se vuelve parte de la doctrina del kalam. 

Esta doctrina se fundamenta tanto en las escuelas jurídicas como en 

resaltar los puntos importantes de cada escuela islámica.  

Por otra parte, resalta que, aunque el intelecto es importante para tener 

una fe propia, justa y libre, otorgar un valor absoluto a la razón, elimina 

el sentido de la fe, la cual camina de manera paralela con el intelecto, 

pero no por el mismo camino, es decir, la razón ayuda a comprender la 

subjetividad, pero aleja del misterio de Allah, provocando un sin sentido 

en la revelación. Por ello, este pensador buscar entrelazar la razón con 

la fe, pero sin que se afecten, porque una fe sin razón se vuelve carente, 

pero una fe fundamentada por completo en el intelecto se vuelve vacía 

y sin sentido.  

 

Al-Ash´ari, explica que los atributos de D/os mencionados en cada uno 

de sus nombres no tienen relación con la esencia divina, ya que los 

atributos son cualitativos, aunado a ello, se separa de la metáforas 

utilizadas por los motazilitas para explicar el misterio divino, y el propone 

que esta se cambie por el dialogo entre la mente y el corazón, por lo que 

da importancia a los diversos lenguajes en los cuales se expresa Allah, 

es decir, resalta que aunque parte de la Palabra de D/os se encuentra en 

las revelaciones de los Libros Sagrados, existe el lenguaje de la Escucha 

y del Silencio, a lo cual da el nombre de Hadith nafsi o discurso del alma, 

el cual fortalece el hadith lafazi, o la manifestación verbal. Siendo esta 

dialéctica lo que para él fundamenta el Kalam, a causa de que el Qur´an 

responde tanto a lo creado como a lo increado.  

Y resalta que a diferencia de lo dicho por los motazilitas quienes 

atribuyen al hombre la Qodra o potencia creadora, el ser humano 

desarrolla el Kasb, es decir, adquiere sus obras a base de la libertad 

fundamentada en la revelación, la cual le otorga la experiencia de llevar 

a cabo acciones de manera tanto obligatoria como libre. Dándole al ser 

humano en cada acto la facultad de hacer de sus actos un acto divino. 

Esta forma de pensamiento atrae a diversas personas quienes se vuelven 

sus seguidores, desarrollando  la base y dominio del islam sunnita, el cual 

salvaguarda los valores islámicos, sin embargo, conforme su 

pensamiento toma un lugar importante y privilegiado, comienza a recibir 

diversos ataques especialmente de la escuela motazilita y de Abu Mansur 

al-Matoridi, quien critica a los  asharaitas nombrándolos conformistas de 

la fe, ante lo cual se propone reformar el sunismo, acto fallido hasta la 

llegada de los Buyidas, príncipes de Irán quienes mezclan el pensamiento 

motazilita con la doctrina shiita, creando un islam ortodoxo e 

indoeuropeo, hasta la llegada de los selyucidas turcos quienes practican 

el sunismo, provocando que asharismo se convierte nuevamente en la 

base del pensamiento teológico hasta el día de hoy, el cual no sólo 

fundamenta la espiritualidad sunni, sino que a partir de ella, se desarrolla 

el dialogo entre la revelación islámica y la ciencia, al propagar el 

atomismo. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ante lo cual menciona, Una vez admitido que la materia es indivisible se 

llega a la afirmación de un principio trascendente que le da su determinación 

y su especificación. Porque si la materia es en sí divisible, lleva en sí misma 

la posibilidad y la causa de su determinación, de esta manera si se admite 

la teoría de la materia indivisible en sí, es decir, el átomo, hace falta que esta 

materia sea determinada, especificad y cuantificada. Es así como ante esto, 

la necesidad de un D/os creador se convierte en un concepto evidente. 

De esta manera explica, que es preciso que la materia y el accidente 

sean creados a cada instante. Desde su percepción, el universo está en 

expansión continua, y sola la mano de D/os conserva su cohesión, 

unidad y duración.  

Como conclusión es de comprender se que el asharismo base de la 

teología islámica sunnie, se aleja tanto de extremismo motazilita en 

donde la razón es el dominio absoluto, como del literalismo, en donde 

se niega por completo al intelecto, es así como el asharismo crea una 

vía en donde la espiritualidad y la razón se complementan, más no se 

apoderan una o de la otra ni se someten.  

La teología sunnie resalta la dialéctica racional del kalam, con la hikmat 

ilahiya o teosofía, y se entrelazan con el irfan o gnosis mística y con 

ma´rifat qalbiya o conocimiento del corazón. Porque el amor a D/os 

se vive con el intelecto, pero se experimenta con el corazón.  

 

 
 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوب   ف رح  ® 
 

 

 

 

 

 

Bibliografía 

 

A.S TRITTON, Muslim Theology, London, 1947. 

M. ALLARD, Le Probleme des attributs divins dans la doctrine d´al-Ash´ari 

et de ses premiers grands diciples, Beyrouth, 1965. 

D.B MACDONALD, Continuous Recreaetion and Atomic Time in Muslim 

Scholastic Theology, 192. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LOS DERECHOS DE LA MUJER EN EL ISLAM 

A lo largo de toda la historia de la humanidad la mujer ha sufrido en 

diversas esferas de la vida porque no se le ha valorado, principalmente 

por el sexo opuesto y también se suman causas de las diferentes culturas 

y tradiciones alrededor del mundo que no favorecen a la mujer.  

En el mundo en la época preislámica la situación social estaba en 

desventaja hacia las mujeres, por ejemplo; cualquier niña nacida era 

considerada una vergüenza para las familias y por ello eran enterradas 

vivas, el divorcio era exclusivamente decidido por el hombre y la mujer 

no podía decidir divorciarse, la prostitución se veía en todo lugar,  la 

mujer no podía heredar además eran muy oprimidas, solían ser vistas  

como objetos sexuales o posesiones y sufrían abundante represión a 

manos de sus esposos o incluso sus propios padres a menos que 

tuvieran un linaje distinguido eran respetadas.  

El Islam cambió todas esas prácticas antes mencionadas y colocó a la 

mujer en un lugar privilegiado, incluso en la actualidad en los países 

desarrollados, la mujer no se le concede respeto, la dignidad ni honor 

que merece, además no hay igualdad en lo laboral en cuanto a salario, 

por mencionar solo un ejemplo. 

El Islam le da un lugar elevado a la mujer, sin embargo en algunos países 

de oriente medio y otros países, la mujer es maltratada debido a 

prácticas que son meramente culturales y que no tienen nada que ver 

con el Islam; por lo que en occidente, principalmente se tiene una idea 

errónea de la religión.  

Es importante mencionar que La Declaración Universal de los Derechos 

Humanos en 1948 menciona en su artículo 3° el derecho a la vida, 

apenas hasta estas fechas, por el contrario, Dios en su infinita 

misericordia cambió la situación de la mujer hace más de 1400 años y 

además de evitar el genocidio, cambió en diversas áreas la vida de la 

mujer. 

 

En occidente y específicamente México, hasta poco antes de los años 60¨s 

la mujer tuvo participación en diversas actividades, por ejemplo, a ejercer 

su derecho al voto, a asistir a los estadios y a varios sitios considerados 

exclusivamente para hombres, por poner algunos ejemplos. En todo el 

mundo la mujer ha luchado por sus derechos de manera igualitaria para 

ambos sexos, esta lucha ha tenido lugar desde el S. XIX y finales del mismo. 

Lo cual hace pensar que la mujer no tenía derechos, pero esto solo es una 

creencia errónea pues como ya se mencionó, el Islam vino a reformar y 

hacer valer la vida de las mujeres.  

El Islam le dio a la mujer sus derechos y una posición elevada. En el Corán 

se menciona lo siguiente: 

Ellas tienen tanto el derecho al buen trato como la obligación de tratar bien a 

sus maridos Corán (2:228). 

En el Islam tanto el hombre como la mujer tienen igualdad de recompensa 

y de responsabilidades ya que la forma de adorar a Dios es la misma, 

basadas en las mismas creencias pues leen la misma escritura, el Corán y 

la sunnah del Profeta Mohammed, la paz sea con él, y actúan en base a 

estas dos fuentes. Dios Único, creador de todo lo que existe juzga a toda 

su creación y a los seres humanos de manera justa. Al respecto, Dios 

menciona en el Sagrado Corán: 

No dejaré de recompensar ninguna de sus buenas obras seáis hombres o 

mujeres. Corán (9:72) 

No dejaré que se pierda obra de ninguno de vosotros, lo mismo si es varón que 

si es hembra, que habéis salido los unos de los otros. Corán (3:195) 

Si el hombre y la mujer se esfuerzan, obtendrán la recompensa por sus 

acciones y no por su género ya que este no juega ningún papel a la hora de 

ser juzgado. 

Un ejemplo de esto es que en la tradición judeocristiana se cree que Eva 

fue la culpable de comer del árbol prohibido, pues Dios se los prohibió; sin 

embargo, en el Islam los dos pecaron de igual manera y cuando sintieron 

que habían pecado; se vieron desnudos y suplicaron el perdón de Dios y Él 

les perdonó pero los arrojó del paraíso enviándolos a la Tierra 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

En lo relativo al conocimiento, muchas mujeres no tenían derecho a la 

educación por el contrario en el Islam si, en los tiempos del profeta 

Mohammed la paz sea con él, muchas mujeres eran eruditas, ejemplo 

de ello es que su segunda esposa Aisha, Allah esté complacido con ella, 

era muy inteligente pues a través de ella se transmitió un cuarto de la 

ley islámica. Algunas de estas mujeres eran de la familia del profeta la 

paz sea con él y otras, parte de sus compañeros, incluso había círculos 

de conocimiento donde ellas compartían saberes a estudiantes hombres 

y claro a mujeres también.  

Por otra parte, la mujer musulmana tiene distinción que lleva a cabo la 

Sharía (ley islámica) en este derecho entre hombres y mujeres, pues los 

hombres tienen deber jurídico y religioso de trabajar para mantener su 

familia, mientras que este deber en relación con la mujer es opcional, 

este derecho es viable siempre que no descuide su familia y que sea 

compatible con su primer deber, que es cuidar del hogar, de los hijos y 

obedecer al marido, pues la mujer si cumple con estos deberes; sus hijos 

estarán atendidos, atendidos, tendrán confianza en sí mismos y estarán 

mejor preparados para involucrarse en la sociedad pues la madre es la 

primer maestra en el hogar.   

Se puede decir que el derecho a trabajar, en la mujer es un derecho 

reconocido desde los primeros tiempos, pues el Islam también gravó 

sobre ella el “Zakat” para (ayudar a los necesitados), este es el segundo 

Pilar del Islam y ellos y ellas deben pagarlo, la mujer no podría ser 

gravada con este impuesto, si no se le reconociera la capacidad de 

trabajar o el derecho a la propiedad privada, derechos que en aquella 

época se le dieron a la mujer y que ni en sueños sucedía en occidente. 

Otro derecho muy importante que el Islam le da a la mujer es el de 

escoger su cónyuge, sin embargo en muchas culturas existen 

matrimonios arreglados donde principalmente obligan a la mujer a 

casarse con quien decide el padre o ambos padres y todo por diferentes 

causas, principalmente de linaje y economía, esto no debería ser así 

pues Dios le dio a la mujer libertad para escoger su pareja. 

En la época del profeta Muhammad, la paz sea con él, una mujer se le 

acercó y le dijo: «Mi padre me ha casado con mi primo para elevar su 

condición social y se me forzó hacerlo». El Profeta mandó traer al padre 

de la niña y, ante él, le dio a la niña la opción de permanecerse casada o 

anular el matrimonio. Respondió: «O, Mensajero de Allah, he aceptado lo 

que hizo mi padre, pero quería demostrarles a otras mujeres (que no se 

podían forzar a casarse)» 

Aun a pesar de que el profeta la paz sea con él prohibió este tipo de 

matrimonios, aún sigue esta mala práctica en algunos países, sin embargo, 

la situación ha cambiado un poco y la mujer ha levantado la voz en este y 

otros aspectos de su vida. 

Pero cuando dos almas se juntan por su voluntad, se cumplen los 

preceptos islámicos. El profeta Mohammed la paz sea con él instruyó a los 

hombres a tratar a sus esposas de la mejor manera: “Los mejores entre 

ustedes son aquellos que son los mejores en tratar a sus esposas” 

El profeta siempre puso el buen ejemplo a la hora de ayudar en las labores 

del hogar pues el siempre ayudaba a sus mujeres en casa a remendar sus 

zapatos, cosía su ropa y en cualquier trabajo ordinario de la casa.  

Por último, se menciona la posición alta de las madres e hijas en el Islam, 

un aspecto observable en cualquier sociedad es que la madre influye en 

sus hijos principalmente en la infancia demostrando su cariño y afecto, 

cuidados y amor, sin dudarlo; el éxito de las sociedades depende de las 

madres, de esta manera el Islam le honra y le da un estatus elevado. 

El Profeta la paz sea con él: 

Oh, Mensajero de Allah, ¿quién entre la gente es el más merecedor de mi buen 

tratamiento?» El respondió: «Tu madre». El hombre preguntó dos veces más, 

«¿Luego quién?», y se le dio la misma respuesta.  No fue hasta la cuarta vez 

que el Profeta respondió, «Luego tu padre”. La recompensa no solamente se da 

para el trato bueno y bondadoso hacia los padres. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Hemos ordenado al hombre que se porte bien con sus padres. Su madre le llevó 

con molestia y con molestia le dio a luz». Corán (46 :15) 

También en el islam se ha designado una recompensa especial por criar 

hijas que no se da por criar hijos. 

El profeta Muhammad la paz sea con él dijo: A quien Allah le ha dado dos 

hijas y quien es compasivo hacia ellas, ellas serán una razón por qué él entre al 

Paraíso. 

De esta manera Allah ha protegido la dignidad, seguridad y ha implantado 

respeto en la mujer musulmana a tal grado de ser una causa de ir al paraíso 

si se le da buen trato y se hace cargo de ellas.  

¡Alabado sea Dios! 

Concluimos con las palabras de nuestro Creador y Sustentador de todos 

los hombres y mujeres. 

Allah ha preparado perdón y magnífica recompensa para los musulmanes y 

las musulmanas, los creyentes y las creyentes, los devotos y las devotas, los 

sinceros y las sinceras, los pacientes y las pacientes, los humildes y las 

humildes, los que, y las que dan limosna, los que, y las que ayunan, los castos 

y las castas, los que y las que recuerdan mucho a Allah”. Corán (33:35) 

Allah te bendiga a ti, mujer; que luchas por una vida mejor, que te esfuerzas 

por mantener a tu familia unida y que das todo por un mejor futuro para 

tus hijos. ¡El paraíso está a tus pies! 

A ti hombre, cabeza de la familia, que Allah te dio la fuerza para cumplir 

con tu rol de esposo, padre, hijo y que te esfuerzas por llevar el pan a la 

mesa de tu hogar, Allah te provea cada vez más y te de altos grados en el 

paraíso. Amin.  

 

Autor: Psic. Margarita Aguirre Macías. 

Fuentes Bibliográficas: 

«La Declaración Universal de Derechos Humanos». www.un.org. 6 de 

octubre de 2015. Consultado el 9 de diciembre de 2019. 

García, Isa El Corán Traducción comentada. Cairo, febrero 2016. 

Hadices del Profeta Mohammed.  

KILLINGER, LISA., www.islamyciencia.com, La mujer en el Islam, 

Refutando tópicos, documental, vista el 27 de abril de 2016 



ا عل رب   ي  ك ٱج  ا ق وة   وحن  لن  سن   
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ya rabu ajeal wahyk quat subulina 

¡Oh Señor!, haz de tu revelación la fortaleza de nuestros caminos  



 

 

No hay conocimiento ni sabiduría que no venga de Allah 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوب   ف رح  ® 

 

 

لم  لا
ع

لا جكمة   ولا  د  من   ٱ  ٱلله عن   
 la eilm wala hikmat 'iilaa min eind Allah 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Barakah® 
La primera revista musulmana en México  

para fomentar el diálogo interreligioso, 

científ ico y con él no creyente 

 

Te invita a escribirlos y expresarnos tus 

dudas, temas de interés, opinión y a 

colaborar.  

revistabarakah@gmail.com 



 

ان    ح 
ْ ي    سُت 

ِّ
مِ  ر ب  ي  ظ ِ

ع 
ْ
ٱل

 
 

 

 

 

Gloria a mi Señor el más grande 

 

 

 

 

 

subhana rabbiyal azeem 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La primera revista musulmana en México 

Para fomentar el diálogo interreligioso, científico y con el no creyente® 

 

Todos los derechos pertenecen a 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوب   ف رح  ® 

y cada artículo a sus colaboradores 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

هِِٱ بِسْمِِ َّٰ 
 
ِٱ لل ن 

م  َّٰ
ْ
ح حِيمِِٱ لر  لر   


