
Teología del Silencio y de la Carne 

                    Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوت فرح  ® 

 

LEHISTARER SHEQUET BE BASAR 

Hacerse el Silencio en la Carne   

Érase una vez de manera semejante a como inician los cuentos, el Silencio se creó antes de 
cada Palabra en esa contracción de Dios, donde el libre albedrío surge del Amor y entrega 
Libertad al ser humano, porque sólo a través de ella el Amor y la Misericordia se expanden. 

La libertad del Cuerpo en alianza con la Razón y la Espiritualidad manifiestan el Amor de Dios, 
quien se manifiesta a través no sólo de la libertad corporal expresada en la Palabra del ser 
humano sino desde el Silencio de Dios quien a diferencia del individuo escucha sin juzgar 
enseñando en este acto la manera en la que el ser humano debe comportarse con su prójimo, 
porque ayudar no es criticar, ni juzgar, sino fortalecer al acompañar. Es así, como el Silencio 
pronuncia una voz específica expresada en cada movimiento, mirada, escrito, espacio, respirar 
e inhalar, en cada sentido resbalando por la sangre y en el palpitar del corazón. 

El conocimiento de Dios se percibe principalmente desde la propia humanidad y esta 
revelación se percibe en la Encarnación, nombrada así en Lenguaje religioso u Orgasmo desde 
el lenguaje Erótico, es a partir de esta consagración escuchada que la Palabra se convierte en 
el sendero hacia el corazón y la eternidad, haciendo del Silencio la sabiduría que sanará a la 
Carne … 

La Escritura Sagrada particularmente: los Vedas, el Talmud, Tanakh, Biblia y Corán se fundamentan 

en tres vocablos: Palabra, Escuchar y Silencio, para cada una de ellas estos vocablos existen 
por el Cuerpo, pero de igual manera, este existe, por estas tres palabras. 

Dios o los dioses, crean a partir de la Palabra, y no hablo sólo de la Creación descrita en cada 
uno de estos libros de manera revelada y simbólica, sino de esa Creación convertida en poder 
que puede hacer tanto bien como mal, es decir, la Palabra que pronuncia nuestra capacidad 
de discernir y en base a un propio “conocimiento”. Cada uno de nosotros estamos formados 
de Carne y Espíritu, de Mente y Alma, de Palabra y Silencio, somos una acción dentro del acto 
sagrado, por ello, como bien lo menciona el Talmud, antes de que el conocimiento estuviese 
escrito, la naturaleza ya lo lleva implícito en su día a día, por lo cual, el ser humano, al mismo 
tiempo que aprende a leer y a escribir, debe aprender a Escuchar lo que le expresa el viento, 
el cielo, el amanecer, la luna, la oscuridad, el caminar de los insectos, el aullido del lobo, el 
movimiento del elefante, la tempestad del mar, debe aprender a Escuchar en nombre de la 
contemplación cada día, porque esas Palabras dichas más allá de la voz nunca regresarán, por 



ello se nos otorgaron los instintos, para Escuchar a la Creación. De igual manera se nos 
ofrecieron los sentidos, para entender a la razón, para vivirla en su momento preciso. Cuando 
se vive en una ciudad, los instintos se adormecen, la modernidad y la tecnología ahorran la 
reflexión y marginan el instinto salvaje que nos hace uno con el universo, pero frente a esto los 
sentidos se desarrollan, en contraparte cuando se vive en el campo, en el bosque, los sentidos 
descansan sobre la razón, y el amanecer de los instintos resplandece porque ellos son quienes 
nos ayudarán a vivir en la libertad de la naturaleza. 

Pero, en nuestra existencia, necesitamos de ambos, porque, así como somos Carne y Espíritu, 
también somos Sentidos e Instintos. El encuentro con los Libros Sagrados, nos encamina a 
percibir, que la falta de contemplación nos vela el sexto sentido, que es el del Corazón y el 
instinto del Tiempo o Eternidad, los cuales llevamos implícitos como hombres y mujeres en 
nuestro interior. Así puedo decir que somos seres formados por:  

• Palabra y Silencio.  

• Carne y Espíritu.  

• Sentidos e Instinto.  

• Corazón y Eternidad.  

• Razón y Alma.  

Sostenidos por la acción divina de Escuchar. La Palabra y el Silencio son sagrados porque 
contienen tanto el bien como el mal, con ambos se puede sanar, pero también destruir. La 
Palabra nos hace comunicarnos con el prójimo, el Silencio comprender y aceptar. De igual 
manera, la Carne, nos hace percibirnos, conocer y expandir nuestros sentidos y el Espíritu nos 
lleva a reflexionar y a liberar nuestros instintos. En base a esta reflexión y al estudio diario de 
los Libros Sagrados, desarrollo la Teología del Silencio y de la Carne, fundamentada en el 
encuentro con Dios a partir de la sexualidad, y en la sanación del otro(a) a través del Silencio. 

 Entendiendo que la sexualidad no se basa únicamente en el acto sexual, sino en el propio 
reconocimiento de sabernos seres con la capacidad divina de engendrar vida y de crear 
bienestar en el otro. El cuerpo es un Templo, no es una cárcel, esta diferencia cambia la 
perspectiva de nuestro encuentro con Dios porque, sabernos un Templo, consagra nuestras 
sensaciones, y nos ayuda a reflexionar aquellas acciones que dañan al otro, pero, sentirnos una 
cárcel, nos conduce a culparnos de todo lo percibido y sentido exterior e interiormente 
robándonos nuestra libertad, cuando este es el don más grande que tiene la humanidad, porque 
nos hace sabernos un yo construido en el tú para formar un nosotros.  

La Teología de la Carne y del Silencio, se fundamenta en revelarnos a nosotros mismos y en 
base a nuestro cuerpo lo divino que nos construye, y consagra la sexualidad como el más 
hermoso acto que nos lleva a sentir la Encarnación en nosotros mismos en el momento del 
Orgasmo, por ello, el encuentro con otra persona debe de ser un encuentro de amor y 



sabiduría, porque al mezclarse y unirse los cuerpos, la Palabra, el Silencio, los Instintos, los 
Sentidos, el Corazón, la Razón y el Alma, se revelan como el todo y la nada, quedando sólo el 
acto de Escuchar. En ese instante, nos escuchamos a nosotros mismos y al otro, a nuestro y a 
su cuerpo; la sexualidad es sagrada porque al expandirse en nuestra humanidad, une todo lo 
que somos llevándonos a consagrar a Dios a partir de nuestra humanidad y la del otro, teniendo 
claro que al descubrir a Dios en todo lo que somos experimentamos el acto de Escuchar y por 
ende a vislumbrar el Silencio.  

El Silencio llega de manera significativa cuando hemos comprendido a Escuchar a el cuerpo, 
a contemplarlo, a sentirlo, cuando nuestro lenguaje día a día expande el significado de cada 
Palabra más allá del sentido común y advierte que cada palabra tiene diversos lenguajes, 
siendo el mayor de ellos el del Silencio, no el callar, porque callar se queda en una acción física, 
pero el Silencio se vuelve un acto del Espíritu y de la Razón, a tal grado que sana. Conforme 
nos vamos encontrando con la Carne, tendemos a reconocer el Silencio.  

El Silencio es un misterio, pero al llevarlo a cabo robustece, por ello si lo penetramos y sabemos 
escuchar el latido de nuestro corazón, incorporaremos una parte fundamental de nosotros 
mismos. Aunado a esto si cada Palabra que pronunciamos la decimos a ese ritmo, 
reconoceremos nuestro tiempo en el universo, el cual no es el mismo para ninguna persona, 
este tiempo, tiene relación con las estrellas, polvo que nos ofrece diversos grados de sabiduría 
y de conocimiento, porque aunque estemos juntos en un mismo tiempo cronológico, el tiempo 
de la estrella de la cual nos formamos es distinto en cada persona, algunas son más antiguas 
que otras, de ahí la diversidad al percibir la realidad incluso del mismo instante, porque la 
sabiduría que cada uno llevamos dentro tiene diferentes tiempos de eternidad. Pero frente a 
esto, tenemos en común, el latido del corazón, por ello, a través de su ritmo, de su voz y su 
Silencio podemos sanar a nuestros semejantes. 

 El latido del corazón se convierte en nuestro propio mantra, el cual se repite interior e 
inconscientemente. Cada una de las religiones dichas al inició lo saben, por ello, cada canto 
sagrado tiene una pronunciación distinta al lenguaje normal, cada Veda, cada Salmo, cada 
Sura, se dice al ritmo del latido del corazón, de ahí la importancia en la respiración en todo 
acto meditativo, porque así como alguien que habla rápidamente estresa a la otra persona, de 
la misma manera quien habla, al ritmo natural de su corazón podrá sanar a través de la Palabra 
y el Silencio, sin que esta tenga que ser una conversación mística. La vida del ser humano se 
rige en su cotidianidad, y es desde esta que puede y debe sanar al otro.  

En Resumen, la Teología de la Carne y del Silencio pretende ser un camino al encuentro con 
nuestra humanidad y divinidad consagrada en el acto sexual para así poder sanar al otro a 
través de la seguridad de nuestras palabras otorgada por nuestro cuerpo y por la honradez de 
nuestro corazón. Porque sólo el que sepa Escuchar la Palabra de su propio corazón podrá curar 
con el Silencio…  

 

Con conocimiento de su Santidad Francisco, fecha 24 de mayo 2014 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Argumento completo 

LEHISTARER SHEQUET BE BASAR Hacerse el Silencio en la Carne  

Érase una vez, de manera semejante a como inician los cuentos, el Silencio se creó antes 

de cada palabra en esa contracción de Dios donde el libre albedrío surge del Amor y entrega 

Libertad al ser humano, porque sólo a través de ella el Amor y la Misericordia se expanden.  

La libertad del cuerpo en alianza con la Razón y la Espiritualidad manifiestan el Amor de 
Dios, quien se manifiesta a través no sólo de la libertad corporal expresada en la Palabra 
del ser humano sino desde el Silencio de Dios quien a diferencia del individuo escucha sin 
juzgar enseñando en este acto la manera en la que el ser humano debe comportarse con su 
prójimo, porque ayudar no es criticar, ni juzgar, sino fortalecer al acompañar.  

Es así, como el Silencio pronuncia una voz específica expresada en cada movimiento, 
mirada, escrito, espacio, respirar e inhalar, en cada sentido resbalando por la sangre y en el 
palpitar del corazón. Reconocer el ritmo propio del corazón -señala la Filocalia- colma el 
interior de Misericordia y confiere sanación. Para la Mística, escuchar desde el propio latido 
conduce al ser humano a encontrarse con su prójimo y sentirse acompañado. Hablar al 



tiempo del ritmo cardiaco y escuchar en base a ese latido, sana y resucita al ser humano. 
Aunado al Silencio, se descubre a un Dios caminante quien de manera similar a los sentidos 
humanos se resguarda en un Silencio aletargado, más no por ello callado.  

Dios al hacerse Hombre, revela la dualidad femenina y masculina, como esencia de la 
unidad y desvela su presencia en el desarrollo del cuerpo, a partir de ello, la Carne se 
convierte en el Templo donde Dios se comunica con la humanidad, y la sexualidad en un 
lugar espiritual y hogar de su presencia a través del cual el ser humano se comunica con 
Dios. Es en la Carne donde Dios confiere en Silencio los signos de los tiempos. En la 
sexualidad el pasado, pretérito y presente dilatan la sabiduría en el caminar de la vida más 
allá de discursos doctrinales y religiosos los cuales convierten a la espiritualidad en dogmas 
que abruman la razón, porque es a través de la Carne donde el ser humano se comprende 
a sí mismo, a su prójimo y a Dios. Es importante reconocer que la forma como se trasmite 
la religión no comulga con la edad de nuestro cuerpo, mente y espíritu, por ello, la doctrina 
se convierte en una palabra vieja, repetida que impone sin otorgarle la oportunidad a la 
Carne y a Dios a expandirse en el actuar diario y en la responsabilidad mostrando sólo 
interés en imponer poder.  

El ser humano posmoderno busca a Dios desde su antropología, y contempla en el universo 
a Dios donde la energía le otorga fortaleza para responder sus dudas, conflictos, miedos, y 
lo resguarda no sólo en su Silencio y su Misterio sino desde su Carne. Este Dios de Silencio 
y Carne, se encuentra no sólo en el cristianismo y la belleza de sus enseñanzas sepultadas 
por los dogmas, sino en las religiones y filosofías que habitan en el corazón del ser humano 
y las cuales manifiestan su misterio en un Dios encarnado y trino, como lo fue para los:  

• Egipcios – Isis, Horus, Osiris.  

• Hindúes – Brahms, Shiva, Visnú.  

• China – Tao (Te) Yin, Yang.  

• Nahuas – Ometeuetzintli, Quetzalcóatl, Tezcatlipoca.  

• Mayas – Kukulkán, Chipi Kukulha, Raxa Kukulha  

• Griegos – Caos, Gea, Eros.  

• Hebreos – Nefesh, Ruaj, Neshama.  

Esta belleza mística de la Trinidad alejada de dogmas e interpretada desde su simbología 
otorgaría a la realidad actual fortaleza y libertad responsable, porque Dios y el Hombre no 



se comprenderían separados, sino que la divinidad se percibiría en la Carne del otro, 
llevando al ser humano a caminar sin buscar porque sabría que Dios está en su interior y en 
el semejante, de esta manera, el mandamiento y/o regla de oro Ama al otro como si fueses 
tú mismo no sería una utopía. Teniendo lo anterior como presupuesto desarrollé La 
Teología del Silencio y de la Carne, en la cual reinterpreto a la Trinidad a partir de la 
posmodernidad de la siguiente manera:  

• Dios Padre – el Arte: porque crea.  

• Dios Hijo – la Sexualidad/el Erotismo – porque hace al cuerpo divino a partir de la 
Encarnación.  

• Dios Espíritu Santo – la Ciencia-Teoría cuántica porque lleva en sí misma la reflexión del 
conocimiento para alcanzar la sabiduría.  

La Teología del Silencio y de la Carne tiene como objetivo sanar no sólo a quien se afirma 
creyente de alguna religión o filosofía sino a quien reconstruye el mundo a través del arte, 
el amor y las investigaciones científicas. 

La mística, la espiritualidad y la teoría cuántica fundamentan esta teología, a través de la 
cual pretendo prescindir de la concepción de un Dios que traiciona, castiga y de una religión 
que juzga y condena; tener esta concepción otorga equivocadamente el derecho de actuar 
de la misma manera. Si se continúa viviendo la religión de esta forma, manifestándose como 
la única verdad se seguirá jerarquizando, clasificando y lastimando a quien no comulgue 
con la doctrina, pisoteando la espiritualidad y la mística de las religiones, filosofías y 
Ciencias, olvidando el significado de Ser Hermano y/o dejando de lado la herencia histórica 
simbólica. Estas imposiciones no pertenecen a Dios ni a la esencia de las religiones, sino a 
esa moral de la cual Lao Tse dice, la moral no es más que la falta de fe y de justicia.  

Todo lo que se dice de Dios no es Dios ni le pertenece, porque la más hermosa palabra de 
Dios se descubre en la integridad de la dignidad humana, en la Carne del prójimo, porque si 
no consagramos lo que vemos y con quien convivimos, ¿cómo se consagrará lo que no se 
ve y guarda Silencio para no imponerse? Cada uno de los profetas, sabios e iniciados 
enseñan que el Reino de Dios se encuentra en el interior y en la manera en que cada ser 
humano trabaja para fortalecer el Reino del otro, por ello, Jesús hablaba de construir un 
templo en tres días, es decir, en ese tiempo espiritual creado de la dualidad y la unidad, 
manifestado en el número tres. Esta alteridad enseña que es en la Carne y en el Silencio 
entremezclados en el tiempo y el espacio donde se localiza la esencia de la religión y el 
germen de la espiritualidad.  

Amar al otro como si fueses tú mismo no debe de ser una obligación sino una forma de vida, 
sólo así el Amor y la Misericordia se convertirán en una ofrenda y no en una orden 



jerárquica. El Amor se siente en la Carne, y desde ese Silencio que lleva a Escuchar las 
Palabras del otro. Desde la diversidad de lenguajes – espirituales, corporales, instintivos, 
sexuales, racionales, sensoriales, entre otros - la voz de Dios se revela en el Silencio 
acrecentando el Misterio, por ello, las palabras no pertenecen ni deben encerrarse en una 
sola verdad, porque en cada cuerpo se comprende la trascendencia de Dios. Amar al Dios 
de Jesús y al Dios de todos los profetas e iniciados significa amar a todo el ser humano e 
ilustrar que cada manifestación de encuentro con Dios consagra el conocimiento histórico 
de las diversas religiones, por ello, estudiar la Biblia tiene como punto céntrico avivar el 
anhelo de conocer no sólo las Palabras Sagradas ahí escritas, sino la sacralidad de los Vedas, 
del Talmud, del Corán, de cada símbolo y espacio que conduce a la Escucha contemplativa 
de la Carne y el Silencio.  

Tener claro en nuestros lenguajes el camino de signos, símbolos, vocablos visuales, 
auditivos nos ayudará a descifrar la contemplación y a comprender que cada ser humano 
es una vía, cada Silencio un acto de recogimiento para liberarnos de la moral, la costumbre 
y retomar la ética de las enseñanzas de Jesucristo, de cada profeta y de cada nombre de 
Dios. El ser humano debe aceptar y consagrar la percepción de cada persona al absorber a 
Dios en su Carne, así como su exégesis del Misterio del Silencio. La forma de nombrar a 
Dios e interpretarlo no debe ser motivo de separación, porque si la diversidad de senderos 
conduce a vivir en el Amor germinado por la Misericordia no tiene importancia el punto 
cardinal desde el cual comience el Misterio. El punto es llegar al Oriente, al quinto punto 
cardinal, es decir, el Corazón, el Reino de Dios, el Cielo, el Nirvana, el Universo, el Yo de la 
espiritualidad el cual habita en la Carne, en el centro de la frente y en el Silencio entre la 
Escucha y la Palabra.  

Cada día cientos de seres humanos, animales y seres naturales fenecen en nombre de Dios, 
pero, la causa principal es que se ha dejado de comprender que al ser Dios o el universo 
nuestro padre, todo lo que habite en la Creación en la naturaleza es nuestra hermana. Esta 
concepción de Dios como padre se aleja del dogmatismo del Dios padre que castiga a sus 
hijos y nos revela que no existe nada en el mundo que no sea nuestro hermano, para ello, 
se debe comprender a Dios como principio vital, es decir, como ese respiro, como lo deja 
ver la meditación del Yoga, es necesaria para el equilibrio. 

 Al asimilar esta respiración la persona hará de las enseñanzas de las grandes religiones, su 
mística, su forma de vida y lo encaminará a consagrarse a sí mismo y al otro como Templo 
de un Dios de Silencio y de Carne, a quien sólo es posible encontrarlo desde el propio ser. 
El Dios de la Teología del Silencio y de la Carne revela que en cada Libro Sagrado se 
comprende que la Paz y el Amor entre los seres humanos no se obtiene porque se realicen 
congresos y encuentros de diálogo interreligioso y ecuménico, ni por sentarse una hora y 
hablar de un tema en común, cada enseñanza de los Libros Sagrados se expande al 
consagrar todas las manifestaciones de vida. Consagrar el nombre de Dios en sus diferentes 
formas, aun siendo una de ellas el ateísmo, muestra aceptación, enseña a respetar la vida y 
la decisión de cada persona.  



Un verdadero amante de Dios ama y abraza al musulmán, al hindú, al judío, al ateo, al 
cristiano, es un creyente libre, quien al amar su religión bendice de la misma manera la del 
semejante. Amar a Dios es santificar el movimiento corporal y el Silencio de cada ser 
humano al acercarse a Dios para llamarlo Padre, Allah, Visnú, Ganesha, etc-. es llevar a 
Dios en la Carne. Es importante y necesario conocer el misticismo de todas las religiones y 
el implícito en el ateísmo, leer el cuerpo del creyente y del no creyente, escuchar su Silencio, 
sus oraciones, sus negaciones, bendecir la cadencia de sus manos al tomar los Libros 
Sagrados, la dulzura del lenguaje al perderse en los labios y pronunciarse de manera distinta, 
pero, con esa semejanza que nos convierte en hermanos porque conocer es amar y 
aceptarse. Pero ¿cómo vivir esta espiritualidad y encuentro cuando todo alrededor está 
envuelto en la rapidez del mundo, en esa velocidad que no permite detenerse a contemplar, 
a escuchar?, esa celeridad lleva al ser humano a desproteger a su semejante y lo elimina de 
la vida para detenerse frente a un aparato que lo invade de ruido, lo aleja de sí mismo y de 
su prójimo. 

 El ruido hace a la persona sentirse en un mundo material que lo extravía en la somnolencia 
de la cotidianidad, a percibirse aceptado donde todo es desechable. En este mundo, el 
Silencio aleja del slogan comercial, convierte al ser humano en inadaptado, provoca que las 
palabras pierdan sentido y se comienza a hablar por hablar, a escribir por escribir, sin 

comprender el Silencio, la Palabra y la Escucha. Quién sabe no habla quien habla no sabe, 

dice Lao Tse. 

 Leer los Libros Sagrados desde la Carne y el Silencio hace comprender tres puntos 

fundamentales de la Trinidad.  

• Dios crea con la Palabra.  

• El ser humano Escucha (shema) con el corazón.  

• Contempla con el Silencio.  

Esta triada se encuentra en los Libros Sagrados, en la Sagrada Familia donde Jesús es la 
Palabra, María la Escucha y José el Silencio, así se describe en la Trinidad, Dios Padre la 
Palabra, Jesús el Hijo la Escucha y el Espíritu Santo la sabiduría del Silencio, así lo refiere el 
Talmud al explicar que el fuego negro es la tinta y el fuego blanco los espacios, así fue escrito 
el Libro Sagrado, con fuego negro, con palabras humanas para que el fuego blanco, que es 
el Silencio lleve a la reflexión, a encontrar a Dios por uno mismo en el Silencio que deja la 
sabiduría de Dios impregnada en los seres humanos.  

La Teología del Silencio y de la Carne invita a consagrar la diversidad y significado de los 
Dioses conjugándose en uno y expandiéndose a través de lo que somos los seres vivos y el 



universo, por ello, cada nombre es un atributo que resurge y nombra a Dios desde las 
sensaciones, emociones, miedos, y características de la humanidad, porque sólo a través de 
divinizar nuestra Carne nos consagramos como divinos y como auténticos hijos de Dios sea 
cual sea su nombre o del Universo. Al orar o meditar es importante no olvidar y consagrar 
la herencia del hinduismo el cual enseña una historia corporal y sensorial, el budismo que 
guía a meditar y comprender que todo lo existente tiene una porción de Dios y de todos los 
seres que al morir y regresar a la tierra forman parte de todo.  

El pasado, -dice el chamanismo- vive en el presente, lo seguimos respirando, y sigue 
otorgando sabiduría a la naturaleza, porque toda partícula que muere renace al expandirse 
en la tierra, en el agua, el aire, en el fuego, convirtiéndose en éter, como explica la ciencia, 
la energía no se destruye solo se trasforma. La Teología del Silencio y de la Carne la 
desarrollé a través del estudio entrelazado en la pasión que siento por cada uno de los Libros 
Sagrados, al percibir a Dios como el gran amante del Silencio, de la Palabra, de la Escucha, 
de la Carne y sobre todo porque Dios escribe día a día en el cuerpo de cada ser humano su 
divinidad. La Teología del Silencio y de la Carne, se crea con el propósito de unir al espíritu 
y al cuerpo, porque sólo a través de escucharlo se podrá sanar, y a través de contemplar las 
palabras del cuerpo podrá abrigarse el alma, fortalecerse y ser un ser humano libre y 
fructífero.  

El cuerpo tiene un lenguaje único y necesita ser escuchado, de esta manera la castidad se 
convertirá en un Silencio no en un callar que termine en histeria, así la Palabra de Dios se 
encarnará en los actos, la sexualidad será la fortaleza del Templo y la Carne dejara de ser 
un instrumento para ser Palabra de Dios y/o del Universo la cual florecerá al ser escuchada 
por otro ser humano. Relacionar el Silencio con la Sexualidad encamina al ser humano a la 
espiritualidad, a su encuentro propio con Dios aunado a la consagración del amor a Dios 
desde cualquier religión a partir de la propia fe o ideología. El ser humano necesita amar al 
otro ser humano, no quererlo por la religión que profesa, enseñar a la persona a ser libre, a 
dar frutos, esa es la ofrenda que el Dios de las religiones pide y el acto de paz de las grandes 
ideologías. Amar a Dios es creer en el Trabajo a partir de la Bondad, la Verdad, la Alianza, 
el Amor y la Misericordia, no es tener una religión o doctrina, ser creyente es amar y hacer 
una forma de vida el misterio de Dios y/o del universo, es aprender de todo y de todos, es 
contemplar la palabra de Dios en los avances científicos que consagran la vida y en todo 
acto que busque la dignificación del ser humano. 

Consagrar a Dios desde la Carne y el Silencio alejará la violencia del nombre de Dios y no 

permitirá que en su nombre se propaguen masacres, no sólo a nivel mundial, sino, social, 
familiar e individual. Sentir a Dios en la Carne conduce a respetar la vida, profesar a Dios 
desde el Silencio enseña a escuchar y aceptar al otro evitando absolutismos porque todo lo 
que se nombre verdad absoluta negará la historia, la herencia simbólica que cada religión y 
civilización recibe de la otra y sobre todo pisoteará la mística de los Libros Sagrados.  



El olvido de la herencia simbólica perjudica la acogida de la vejez la cual hoy en día, en esta 
llamada posmodernidad al no tener sentido y valor del pasado se rechaza al anciano y se 
consideran aburridas las pláticas y los recuerdos porque ya no existe Silencio dentro de la 
Carne. Es necesario devolverle a la Carne, al cuerpo, su sentido de Templo de Dios, y 
paralelamente retornarle a la religión su misticismo y espiritualidad, de esta forma la 
doctrina no será una imposición de poder y moral sino una ética desarrollada día a día en 
el actuar, para hacer de Dios una forma de vida. La sexualidad, racionalidad, espiritualidad 
llevan un mismo camino, al entrelazarse enfrentarán y consagrarán la belleza de la vida.  

Estas enseñanzas están sustentadas en místicos no sólo cristianos como Santa Teresa de 
Ávila sino en místicos judíos, hinduistas, budistas y musulmanes. El trato dado a la 
sexualidad es una parte fundamental del por qué el ser humano se aleja de la religión al 
censurar o castrar su humanidad. ¿Cómo amar a un Dios que pide negarme a mí mismo?, 
¿cómo pedir amar al otro como si fuese yo mismo si el fundamentalismo religioso enseña a 
rechazar el propio cuerpo? El cuerpo es sagrado, pero no le hemos dado el suficiente 
Silencio para escucharlo, a pesar de que la mística de las grandes religiones consagra el 
encuentro de Dios a través del cuerpo y la sexualidad.  

Por ello, para la Teología del Silencio y de la Carne, la revelación de Dios se manifiesta así: 
PALABRA (Torá) ESCUCHA (Libros Sapienciales) SILENCIO (Nuevo Testamento) 
DIVISIÓN DE LOS LIBROS SAGRADOS DIOS PADRE DIOS HIJO DIOS ESPÍRITU 
SANTO Trinidad JESÚS MARÍA JOSÉ Sagrada Familia YO ALMA ESPÍRITU Humanidad 
Espiritualidad ENCUENTRO CON DIOS VIDA RELIGIOSA MISTICISMO Religión 
GENITALIDAD (Propio placer) SEXUALIDAD (encuentro con el otro) EROTISMO 
(encuentro con Dios) Sexualidad NEFESH RUAJ NESHAMA Misticismo judío INDIVIDUO 
PERSONA SER HUMANO Antropología ISLAM IMAN SUFISMO Islam INFANCIA 
MADUREZ VEJEZ Proceso de vida CIELO TIERRA INFIERNO Lugares teológicos del 
Estado del Alma. 

 De esta manera desarrollo el encuentro propio con Dios y con la sexualidad para que, al 
ser comprendido, los sentidos y emociones se amen desde la voz de Dios, así al vivir a Dios 
desde la humanidad y los sentidos el camino llevará al corazón, al Oriente, al interior donde 
los sentidos son seis y los puntos cardinales cinco siendo estos últimos el espacio y el 
corazón. La Teología del Silencio y de la Carne, se enraíza en el misticismo de la Carne, la 
poesía y en la espiritualidad del Silencio y la Música. Esta teología manifiesta que todo el 
ser humano puede sanarse a sí mismo y al otro a través de la sexualidad contemplada en el 
Silencio…  

Nota: el músico Raymundo Bosch creó la siguiente pieza musical sobre la Teología del 
Silencio y de la Carne.  

https://www.youtube.com/watch?v=6TNH3PaK07I 



 


