
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Revista Barakah ® 

 

المكسيك في  إسلامية  مجلة  ول أ  
المؤمنين  غير  ومع  العلم  مع  ،  الأخرى  الأديان  مع  للحوار   

 

India Musulmana 

La primera revista musulmana en México 
para fomentar el diálogo interreligioso, científico y con el no creyente 

 

ل مخصص  

الورداني عمرو .د  

1143/2021 



 

 

 

 

 

Página legal 
 

Todos los derechos (idea original, investigación y diseño) pertenecen a  
 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio  سكوت   فرح  ® 

 
 

Portada 
Foto tomada de https://www.exoticca.com/es/blog/2015/07/el-color-imposible-del-taj-mahal-2/ 

https://viajar.elperiodico.com/viajeros/holi-festival-colores-india-rompe-barreas-sociales 

 

Sin fines de lucro 

La creación de esta revista tiene como fundamento ser una Bendición  -Barakah-, al compartir el conocimiento del islam 

para fortalecer el dialogo interreligioso, científico y con el no creyente  

 

https://www.exoticca.com/es/blog/2015/07/el-color-imposible-del-taj-mahal-2/


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Barakah es la gracia de D/os dispersa en personas, lugares, objetos y manifiesta la revelación de D/os.  

Es la fuerza de D/os contraída para ser compartida y fortalecer a quien la otorga y recibe . 

La Barakah pertenece al misticismo islámico,  

 Es la fuente de donde emana el agua divina, la única capaz de saciar la sed del Hombre,  

porque como menciona el sabio del islam Amr Elwardany 

No es el agua quien te quita la sed, es  ه  ٱلّلَٰ



 

 

 

Número dedicado a: 
 

 

 الله
 

Dra. Nahla El-Haraki   
 

Dra. Mariam Saada    
 

y a ti    
 

Dr. Amr Elwardany 
 

porque los colores de la fe en tu mirada iluminan y expanden en mi corazón el Misterio de Allah 

 

 

 

 



 

Editorial 

سْمِِ َّٰهِِ ب ِ لل  ِِ ٱ 
ن 
لر حْم َّٰ

 
مِِ ٱ لر حِي 

 
ٱ  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

El hinduismo y el islam son dos creencias religiosas de las cuales se habla mucho, sin tener un profundo 

conocimiento sobre ellas. El hinduismo en particular se percibe como una rel igión mística, llena de dioses, 

celebraciones, color, pobreza y castas, mientras que el islam, con base a la falsa información de los medios 

de comunicación, es vista como una religión dura, sin embargo, ambas religiones tienen en su esencia la 

búsqueda de la verdad, el hinduismo a través de la Bondad y la liberación, y el islam por medio de la 

Compasión y la Misericordia. 

Estas religiones que parecen ser y a la vez son tan distintas conviven en la India, y lo han hecho durante 

largos siglos, teniendo claro, ciertos conflictos basados en la política, pero no en cuestiones religiosas. 

El islam y el hinduismo conviven en plenitud, se apoyan una de la otra, se respetan, principalmente porque 

el hinduismo surgió alrededor del 5000 a.C., y el islam comienza con la predicación de Muhammad en el 

611. d.C. sin embargo, más allá del tiempo, ambas religiones profesan el amor hacia D/os y se construyen 

día a día a través de sus libros sagrados, ya sean los Vedas o el Corán. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Como bien se menciona en las siguientes páginas, la presencia de los musulmanes en la India, así como su 

desarrollo, es y sigue siendo muy distinto a la forma en como se ha entrelazado con la cultura y costumbres 

de otros países. 

En la India el misticismo de ambas religiones predomina, convirtiendo cada rezo en una presencia de D/os 

distinta en cada ser humano. La convivencia de ambas religiones, las cuales conviven con otras creencias 

como lo es el budismo, sikjísmo, el cristianismo, y de menor manera el judaísmo, nos muestra como 

cualquier manifestación hacia D/os debe de ser consagrada, principalmente porque en cada rezo y ritual, 

D/os se hace presente no sólo en el interior del creyente, sino que su esencia bendice a toda una 

comunidad. 

 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوت فرح  ® 
 

 



 

 

 

 

 

 

 

Lā 'ilāha 'illā-llāhu Muhammadun rasūlu-llāh. 

 

 

No hay más d-os que el D/os, Muhammad es su profeta Dios 

 

 

 

 

 

 

 

 

الله رسول محمد الله إلا إله لا  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Hablar de la India produce en el interior un imaginario que conduce a 

diversas realidades, y dentro de ellas habita el caminar de los 

musulmanes, quienes, dentro de este mundo lleno de color, de dioses 

y de diversas manifestaciones religiosas, muestran su unicidad y se 

someten a la voluntad de Allah.  

La India es uno de más grandes lugares enigmáticos y esto es por las 

diversas historias que se entrelazan, y es dentro de este contexto donde 

el islam se desarrolló de manera particular y distinta a comparación de 

otros países.  

El islam en la India se desarrolla y fundamenta en un contexto 

autóctono, donde los dioses y los usos y costumbres revisten el 

monoteísmo.  

Actualmente los musulmanes viven en la zona noroeste y noreste, en 

contrasentido al pasado, cuando vivían alrededor de las capitales, es 

decir, Agra y Delhi. El desarrollo del islam en estas zonas se convirtió 

en un proceso lleno de conflictos particularmente espirituales 

especialmente por la mezcla con los elementos arraigados del 

hinduismo, el cual convivía antes del nacimiento del profeta 

Muhammad con tribus árabes. 

Al llegar el islam los comerciantes y navegantes fueron los primeros en 

convertirse, lo cual influyó en la conversión de muchos pueblos 

indígenas. Es de resaltar que, en la zona de Calicut, el islam se recibió 

de una manera asombrosa, creando a partir del segundo siglo después 

de la Hégira o siglo VIII d.C., un crecimiento en la población 

musulmana. 

La historia señala que la conquista musulmana a la India inició 

alrededor del año 92 d.H/711 d.C., siendo la dinastía gaznawíes 

fundada por Sebuktigin, la predominante. 

Este conquistador era un esclavo turco, que llegó al poder, dejando en 

manos de su hijo Mahmud, la ampliación del imperio musulmán. 

                                                                                                                                                                                                                                                           

Esta expansión abarco el Punjab, Jurasán, Irán, Jibán y el Sind, a lo 

largo de 17 conquistas. Mahmud impuso el idioma persa como lengua 

dominante, además de crear un aurea de protección para los poetas y 

sunníes. 

Tras el dominio gaznawíe, llegaron los güríes, cuyo origen indígena 

predominó Afganistán conquistando el sur del Sind, creando una 

ampliación en los puestos militares, los cuales fueron ocupados por 

esclavos turcos, a quienes se les otorgaban grandes territorios en pago 

por el control de ciertas ciudades, ganadas más que por una 

inteligencia militar por una habilidad desconocida por los pueblos 

indios, los cuales se fortalecían con base a la fuerza de los elefantes. 

Tiempo después bajo el mando de Shams d-Din Itutmish, Delhi se 

convirtió en la capital del estado gurí, convirtiendo el sultanato de 

dicha ciudad en el poder central del subcontinente, sin embargo, este 

poder se fue perdiendo conforme los mongoles avanzaron hasta 

provocar la caída de Bagdad en el año 656-1258. Esto llevó a Delhi a 

volverse el centro de la intelectualidad musulmana. 

 A esta dinastía ibarí la sucedió la jalyi; en este periodo se acrecentó el 

poder del islam, sin embargo, al caer se produjeron infinidad de 

guerrillas y levantamientos. Al llegar el siglo VIII d.H, llegó al poder la 

dinastía Tugluq, y con ello la invasión de Tamerlán, ocasionando la 

toma de Delhi a través de las tribus afganas de los Sayyid y los Lodi, 

quienes establecieron la capital en Agra, lo cual ayudaba al orden 

social,  el cual iba cayendo día a día ante el enfrentamiento constante 

de hindúes con musulmanes, incitadas por tribus afganas, mismas que 

provocaron una guerra civil, la cual cedió el poder a los mongoles, 

creándose así la primera dinastía mongola, con Zahir ad Din 

Muhammad Babur. Este hombre, a quien nombraremos sólo Babur 

derrotó a Ibrahim Lodi en el 932 d.H/1526 en la batalla de Panipat, lo 

cual lo fortaleció para vencer un año después a un grupo de 

musulmanes y rajputas 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Esta situación indujo a la eliminación del poder afgano, a pesar de que 

ellos les dieron poder, cimentándose el estado mongol. 

Al morir Babur, su hijo Humayun fue sucesor, pero jan Sher Sur, un 

soldado afgano lo derrotó, provocando su huida a Persia; jan Sher Sur 

tomó el poder, y en el 962 d.H/1555 Humayun toma el control de 

Delhi. Un año después muere, dejando a su hijo Akbar como 

gobernante, siendo él quien crea el verdadero imperio mongol, cuyo 

poder duró hasta ser destruido por el imperio británico. 

Akbar se casó con Amber, princesa rajputa, esto lo llevó a desarrollar 

no sólo tolerancia sino aceptación al dialogo, esto con base a su 

casamiento con otra princesa rajputa, lo cual lo llevó a aceptar la 

práctica del hinduismo, además eliminó la esclavitud y los impuestos a 

quienes no eran musulmanes, esto provocó que Ajmer se convirtiera 

en un centro espiritual. 

Al llegar el año 994 d.H/1586 d.C., Akbar toma Cachemira, 

conquistando el Sind y Kandahar. Al morir en el 1014d.H/1605 d.C., su 

hijo Salim, toma el poder bajo el nombre de Jahangir, sin embargo, ante 

su ambición, contradice y niega lo desarrollado por su padre, 

creándose diversas guerrillas en manos del etíope Malik Ambar.  

Aprovechando esta circunstancia, su hijo Jurram se rebela contra su 

padre y se une al emperador quien al morir en el 1037d.H/1627d.C., le 

concede el poder, el cual toma bajo el nombre de Shahjahan. Es bajo 

su mandato que surgen diversos intentos diversos de conquistas, pero 

fracasa en cada una de ellas, al enfermar designa como gobernante a 

su hijo Dara Shukih, pero sus hermanos lo derrocan quedando en el 

poder Awrangzib, quien encarcela a su padre enfermo y asesina a cada 

uno de sus hermanos. 

 

 

 

AKBAR 

PRINCESA RAJPUTA 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Awrangzib se centra en el norte de la India, creando una doctrina 

rigurosa y ortodoxa causando el rompimiento con los creyentes en el 

hinduismo, retoma el cobro de impuestos y destruye templos, 

provocando levantamientos, protestas, diversas guerrillas y sobre todo 

una ruptura con el Emperador. Esta actitud de Awrangzib originó una 

inmensa caída en la economía, situación que los jats tomaron para 

apoderarse de Agra y el Punjab, tomada por los sikhs.  En 1118 

d.H/1707 d.C., fallece y se incita una disputa entre sus hijos, siendo el 

vencedor Mu´azzam, quien toma el poder bajo el nombre de shah 

Bahadur. 

En este periodo los persas invaden y saquean Delhi, bajo el mando del 

shah Nadir, este hecho provoca el derrocamiento del pueblo mongol, 

causando el asesinato de Nadir por el general afgano shah Ahmad 

Durrani, quien crea en Afganistán un terrible imperio, apoderándose 

del Punjab, de Cachemira y saqueando Delhi y Mathura.  

De frente a esta situación, el poder maratha combate; sin embargo, son 

derrocados por el imperio británico, quienes habían vencido al 

gobernador mongol de Bengala en el 1170 d.H/1757 d.C. Es así como 

en el 1803 d.C., cuando los ingleses toman bajo su protección al 

emperador mongol Shah Alam II, impulsan el asesinato del sultán de 

Mysore llamado Tipu. Instando a que el imperio británico tomará bajo 

su poder Arcot y que en 1856 la compañía de la India Oriental se 

anexará Oudh, quedando en “libertad”, bajo la consigna de aceptar el 

dominio inglés.  

En este estado de represión y cambios la comunidad musulmana de 

Cachemira queda bajo el mandato del rajá hindú, hasta que, en el año 

1947 al dividirse el subcontinente, el poder queda bajo territorio 

pakistaní. 

 

El islam y las monarquías 

Delhi había creado una corte basada en sultanes, copia del poder 

selyúcida de Persia, y de manera semejante a los persas, los sultanes 

se nombraban “sombra de D/os en la tierra”, quedando bajo el título 

de Rey de Reyes. Esta idea sasánida, dominó y conquistó el 

pensamiento islámico, por lo que los musulmanes tomaron este 

precepto para desarrollar sus monarquías. 

Regresemos un poco al imperio dominado por Akbar, quien reorganiza 

no sólo las fuerzas armadas sino la administración bajo el sistema 

mansabdari, cuya raíz mansab significa “categoría-rango”, cuyo mando 

se dividia en dhat y sawar. El sawar mostraba el número de hombres a 

caballo y el dhat develaba su puesto y sueldo. Este sistema integró a 

diversos indígenas tanto musulmanes como hindúes. También se 

abrieron las puertas hacia el respeto en cuanto a las opiniones de las 

mujeres, quienes, aunque no tenían puestos políticos si podían opinar 

y ser consultadas para resolver problemas políticos, siendo un ejemplo 

de ello, Radiyya, quien no sólo dejó de utilizar el velo, sino que ayudaba 

en las decisiones políticas entre el pueblo y los gobernantes, quienes 

además se apoyaban de los consejos de sus madres, creando un 

sistema político matriarcal, no declarado, pero asimilado. 

En el desarrollo de los siglos XII/XVIII un alto porcentaje de las 

mujeres pertenecientes al imperio mongol, desarrollaban puestos 

importantes en la política, además de ser grandes eruditas, amantes del 

arte cuyo amor las condujo a patrocinar a diversos poetas y escritores 

quienes bajo su apoyo crearon madrasas, mientras ellas se entretenían 

cazando leones. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Todo este poder tenía la intención de impresionar a los pueblos y 

gobernantes extranjeros. En este tiempo Balbán, introdujo un saludo 

no islámico llamada sijda, considerado una prosternación religiosa, que 

consistía en besar el suelo o Zaminbos, o besar los pies, también 

llamado pábos.  Este extremismo de poder obligó a que los extranjeros 

tuviesen que besar las zapatillas del shah Islam Sur, en su ausencia. En 

el caso de los musulmanes, gritaban Bismillah o en el nombre de Allah, 

y los hindúes Hadak Allah o D/os te guíe. 

Estas situaciones crearon que los hindúes y los musulmanes se 

percibieran como hermanos, dejando de lado sus diferencias y 

respetando su forma de adorar a D/os. Además, Akbar, comenzó la 

costumbre del darshan o ver, la cual consistía en que el gobernador se 

hacía presente cada mañana, permitiendo que el pueblo le hiciera 

solicitudes, bajo el grito Padshah Salamat o ¡Viva el Rey!, esta 

costumbre fue derruida por el ortodoxo Awrangzib por considerarla 

idolatría.  

Los diversos saludos ante los monarcas fueron adaptándose a las 

diversas circunstancias, creando así el saludo Kornish, fundamentado 

en poner la palma de la mano derecha contra la frente e inclinar la 

cabeza, y el saludo Taslim, cuyo dorso de la mano derecha debía tocar 

el suelo, levantándose despacio hasta quedar erguido. 

 

 

Castas y clases sociales 

A diferencia de las castas creadas por el sistema hindú, los musulmanes 

se regían por un sistema basado en la igualdad, aunque si había un 

grupo selecto, especialmente de quienes se consideraban 

descendientes del profeta. En el poder musulmán, los llamados 

esclavos tenían diversos privilegios, particularmente quienes compartir 

su día a día con el sultán, esto provocaba que muchos crearan grupos 

de presión los cuales formaban grupos y dinastías. 

Entre el siglo VII d.H/XIII d.C., los turcos bajo el mando de Ala ad-Din 

Jalyl y Muhammad ibn Tuglq dieron poder a muchos grupos no 

pertenecientes a su etnia, creando ventajas que sobrepasaban los 

cambios de gobernantes. Por ejemplo, a los ´ulamás sayyida y sufíes 

había que respetarlos, además de recibir donaciones territoriales 

exentas de impuestos. Sin embargo, cuando los afganos toman 

nuevamente el poder atribuyen poder a los extranjeros, motivo por el 

cual la elite musulmana se separa del sistema llamado mansabdari, el 

cual pretendió crear uniones entre los indios y los mongoles, esta 

importancia de raza fundamentada especialmente en el color de la piel 

desarrolló entre los musulmanes indios la costumbre de falsificar su 

árbol genealógico. Desarrollándose diversas categorías sociales 

desconocidas en el desarrollo del islam en el mundo árabe. Así los 

comerciantes de telas, quienes eran considerados de alto nivel, fueron 

percibidos en el más bajo nivel social, y aunado a ellos, los musulmanes 

comenzaron a crear castas bajo el sistema del hinduismo, tomaron la 

costumbre también de crearse descendientes importantes, por 

ejemplo, los tejedores se llamaban ansaris, ya que se decían 

descendientes de los discípulos de Muhammad en Medina,  los 

barberos, se nombraban salmanis, o descendientes de Salman Farsi, 

gran amigo del profeta, los aguadores se llamaban ´abbasies o 

descendientes de ´Abbas, el tío de Muhammad.  

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El sultán shah firuz creó las iqta´s hereditarias y junto con los ´ulamas 

obtuvieron importantes madad-i m´ash creando la clase terrateniente 

absentista. Esta situación provocó que en la época de Akbar quienes 

se rebelaban a sus órdenes fueron desposeídos de sus tierras, por lo 

que quienes se quedaban con sus territorios se dedicaron a crear 

huertos, de esta manera para los siglos XII d.H/XVIII d.C., los 

cultivadores y artesanos sobresalieron en los territorios del Punjab 

occidental, en el Sind y en Bengala, aunque se encontraban fuera de la 

estructura social islámica. Sin embargo, un siglo después esta 

estructura se sustituye bajo el régimen terrateniente fiel al imperio 

británico durante la rebelión entre los años 1857-1858. 

 

ARQUITECTURA HINDUISTA – ISLÁMICA 

Un gran porcentaje de los templos y monumentos construidos en este 

periodo fueron destruidos o convertidos en mezquitas, especialmente 

los edificados por los árabes en el Sind y los ganawíes en el Punjab. 

En Delhi aún se pueden ver monumentos que datan del siglo VII 

d.H/XIII d.C, sin embargo, muchos de estos templos fueron 

convertidos en mezquitas a través de piedra de cantera. Uno de los 

grandes monumentos del imperio gurida, se encuentra en Delhi, siendo 

uno de ellos el minarete Qutb Minar, así como la famosa mezquita 

Yami, la cual mezcla la caligrafía coránica con imágenes de dioses y 

animales pertenecientes al hinduismo. Aunado a ello la torre circular 

está adornada con piedra arenisca. Este minarete mide 338 pies de alto 

y cuenta con cuatro pisos ornamentados con estalactita. 

Otros monumentos importantes son: la tumba de Balban cuyo arco fue 

creado a través de radiaciones, la tumba de Giyath ad-Din Tugluq cuya 

cúpula fue construida con mármol blanco, además de ser una mezcla 

artística de la india y de la cultura islámica, la tumba del sultán Sikandar 

Lodi cuya cúpula interior es el inicio de construcción de otras cúpulas, 

las tumbas de Shah Sher en Sahasram, cuya edificación es de ciento 

cincuenta pies de altura, y cuyos pisos son adornados por cúpulas. 

En Jaunpur resalta la sala de oración de la mezquita de Atala, cuyas 

puertas toman su diseño de las mezquitas de la dinastía sharqi. Al ir 

hacia Bengala se puede apreciar el uso de ladrillo, material preferente 

de los monarcas antiguos indios y musulmanes. 

Otra impresionante mezquita es la llamada “Dorada” cuyo origen se le 

atribuye al shah Nusrat en el año 925d.H/1532d.C cuya influencia 

bengalí le otorga una arquitectura única. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Así mismo están, la Yai Masyid de Ahmadabd ornamentada por 

artesanos jainíes e hindúes, y la pequeña mezquita de Sidi Sayyid. La 

arquitectura de Malwa fue construida con mármol, pizarra, piedra de 

color y azulejos vidriados. Los edificios del Deccan se fundamentan en 

un diseño iraní mientras los monumentos pertenecientes a la dinastía 

´Adil Shahi, son de influencia turca, persa e hindú, aunado a ello se 

encuentra el mausoleo del shah Muhammad ´Adil cuyo nombre Gol 

Gumbaz o Cúpula redonda enaltece su cúpula hemisférica, y en la 

capita qutbshahi de Hyderabad se elevan los cuatro minaretes 

llamados Char Minar. 

En Cachemira, se encuentra la mezquita del shah Hamadan construida 

bajo cimientos de piedra. Otra hermosa mezquita es la llamada Yami, 

del sultán Sikandar, y la tumba del sultán Zayn al ´Abidin construida de 

piedra y ladrillo. 

Junto a estas impresionantes construcciones se encuentran los 

hermosos jardines construidos por Babur quien creó el diseño bajo un 

estilo religioso influenciado por el estilo mongol. 

Akbar construye el famoso fuerte de Agra cuyos quinientos edificios de 

influencia bengalí y Guyarat resaltan por su mampostería, así mismo la 

tumba de Akbar tiene tres galerías con pabellones y tejados 

piramidales. Sin embargo, nada es comparable al Taj Mahal, 

construido por Shahjahan en el lado izquierdo del Jumna, en Agra, 

cuyo origen es resguardar a Mumtaz Mahal, su esposa quien muere en 

el 1040 d.H/1631 d.C. el Taj Mahal fue construido de mármol blanco 

en el centro de un jardín y un lago el cual resguarda su reflejo. En la 

parte trasera corre un río, mientras la tumba es custodiada por cuatro 

minaretes de mármol moteado con piedra negra, su cúpula se eleva 

sobre una banda bordeada y diseñada con pétalos. 

 

Qutb Minar 



 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gol Gumbaz 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Taj Mahal 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CIENCIA 

Es a través de la arquitectura como se ha llegado a percibir el 

conocimiento que los musulmanes de la India tenían de la ingeniería, 

mecánica, hidrostática y de diversas tecnologías, además de 

representarse en ilustraciones del Sirat i Firuz Shahi, texto ilustrado que 

narra la ingeniería mecánica utilizada para el traslado de un enorme pilar 

de piedra. Aunado a ello, se encuentra el conocimiento de astronomía, 

siendo Hakim Fath Allah, el más importante científico y filósofo, quien 

cada año mostraba sus nuevos inventos y concepciones basadas en la 

mecánica y la fuerza del movimiento, conocimiento ocupado en el Taj 

Mahal. También desarrollaron importantes aportaciones a las ciencias 

numéricas, geométricas y astronómicas, además de dedicarse a traducir 

obras escritas en sánscrito. Una de las más importantes obras traducidas 

al árabe fue el libro los Elementos de Euclides, cuya traducción fue hecha 

por Nasir ad-Din Muhammad at Tusi en el 597d.H/1201 d.C, y traducida 

al persa por Qutb ad-Din Mahmud Shirazi. 

Otra de las más bellas traducciones fue la realizada por Faydi en el 954 

d.H/1547 d.C., esta obra creada en sánscrito cuyo nombre es Lilavati, de 

Bhaskaracharya, se basa en teoremas algebraicos y aritméticos, 

explicados a través de una hermosa narrativa, es decir, los problemas le 

son expuestos a una hermosa doncella, por medio de abejas y flores. 

Esta obra influyó en la creación de diversos textos matemáticos y 

arquitectónicos siendo Ustad Ahmad Mi´mar uno de los arquitectos más 

famosos, siendo él quien diseñó el Taj Mahal y el Fuerte Rojo. 

Los musulmanes de la India realizaron grandes estudios de tratados 

como el Centiloquium de Tolomeo y el Megale Suntaxis, en donde se 

explica el sistema de astronomía y trigonometría llamado al-Mayisti en 

árabe. Otro tema importante fueron los asturlab o astrolabios, basados en 

el Bist Bad dar Asturlab de Nasir ad-Din at Tusi. Es de resaltar que fue a 

través de la ciencia donde musulmanes, brahmanes y cristianos 

europeos se unieron para crear instrumentos astronómicos, bajo el 

mando del rajá Jai Sing. 

 

 

EL ARTE HINDUISTA-ISLÁMICO 

Los gaznawíes crearon diversas pinturas murales bajo la influencia 

omeya en el interior y exterior de sus palacios, cuyos diseños muestran 

animales y figuras humanas. En Agra, en el famosos pabellón de Ram 

Bagh se encuentran pinturas al fresco. 

En cuanto al arte pictórico ilustrado, existe el libro ilustrado del Hamza-

nama, en donde se narra la historia de Hamza ibn ´Abdallah, de Sistan. 

Esta obra de 12 volúmenes fue creada por cien pintores y supervisada 

por artistas persas de la escuela de Bihzad. Mide veintisiete por veinte 

pulgadas y fue creada a lo largo de quince años. 

Las famosas obras en miniatura fueron creadas bajo el estilo persa, de 

donde surge Daswanth el más famosos pintor descubierto por Akbar, y 

cuyas pinturas ilustran la versión persa del Mahabharata. No se han 

encontrado datos precisos de los otros pintores, sin embargo, se sabe 

que ocho (tres hindúes y cinco musulmanes) fueron los creadores de los 

libros ilustrados del Ramayana, el Kalila wa Dimna y el Akbar Nama, 

además de crear la escuela mongola de pintura. Fue esta escuela la que 

creó el Dastan i Ahwal i Hawariyan versión persa de la vida de los 

Apóstoles de Jesús. 

Durante el reinado de Jahangir, el arte se influye de arte indígena, persa 

y de Europa, dando un estilo intercultural al arte mongol. 

 

 

 

 

 

 

 

Hamza-nama 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

YUNANI 

Esta palabra designa a la medicina en la India, siendo el persa Abu 

Muhammad ibn Zakariya ar Razi muerto en el 313d.H/925 d.C., e Ibn 

Sina, los más grandes médicos, al desarrollar y entrelazar la química, la 

farmacología y la alquimia. Aunado a ellos se encuentran Zayn ad-Din 

quien escribe Agrad at tibb y el Asgab wa-l-alamat escrito en árabe por 

Nayib ad-Din Abu Haid de Samada, obras consideradas texto básicos 

de la medicina musulmana. 

Otras obras importantes no sólo por sus conocimientos sino por la 

mezcla de tradiciones son: el Ma´dan ash Shifa-i Sikandarshahi, escrito 

por Miyan Bhuwa ibn Jawass, quien mezcla conocimientos médicos 

islámicos y sánscritos; el libro Dastur al-Atibba en donde se mezcla la 

medicina de la India y la llamada yunani o griega, escrito por 

Muhammad Qasim Hindushah o Firishta; Nur ad Din Muhammad 

Ábdallah, escribe un tratado de hierbas y medicina, a través de 

términos griegos, árabes, latinos, hebreos, siriacos, bereberes, turcos, 

persas, sánscritos y españoles, cuyo nombre es Alfaz i adwiya; y 

Muhammad Rida de Shiraz escribe un tratado sobre la higiene y la 

conservación de la salud bajo el título de Riyad i- Alamgiri. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MUSULMANES, HINDÚES Y OCCIDENTALES 

Con el paso del tiempo y ante la llegada de extranjeros, la india 

musulmana se impregna de diversas ideas y conceptos, siendo la 

llegada de los portugueses en las zonas costeras la que mayor 

consecuencias intelectuales y políticas se impregnaron. Akbar tenía 

gran interés en Portugal, y una gran curiosidad por el cristianismo, esto 

y la llegada de los Jesuitas incrementó la diversidad religiosa, científica 

y artística, creándose un profundo misticismo y sobre todo un 

intercambio de ideas las cuales fueron resguardadas en diversas 

publicaciones, especialmente del género literario musulmán - hindu que 

dio origen a la prosa urdú. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LOS MUSULMANES Y LA INVASIÓN BRITÁNICA A LA INDIA 

Ante la invasión británica muchos fueron destituidos de sus cargos y 

de sus tierras, quedando en manos de aquellos que fueron fieles al 

Imperio británico, cuyo poder creó jerarquías, y otorgó poder a Sayyid 

Ahmad, miembro de la nobleza mongola, y cuyo fin era explicar la 

problemática principal entre los sunnies y los shi´i, sin embargo, bajo 

la influencia británica se dedicó a escribir sobre la historia de la India, 

siendo su libro más importante el Athar as Sanadid editado en 1847. 

Sus otras obras mostraban la fortaleza de los musulmanes indios, cuya 

fe y sometimiento a Allah sobrepasaba cualquier lealtad al Imperio. 

En 1906 se concretan las bases de la Liga Musulmana, y bajo 

Muhammad ´Ali Yinnah, se logra el reconocimiento oficial de un 

territorio para los musulmanes indios, a este territorio se le otorga el 

nombre de Pakistán. Este gobierno se desarrolla a través de los ideales 

del poeta y filósofo Sir Muhammad Iqbal, cuyas obras sobresalientes 

escritas en persa y en urdú son; Asrar i Judi o los secretos de la 

identidad; Rumuz- i bijudi o Misterios de la abnegación; Yawid-nama o 

peregrinación a la eternidad; y The Reconstruction of Religious Thought in 

Islam. 

Iqbal rechazaba los ideales occidentales y creó el llamado socialismo 

islámico, a través del cual explica que las ideas de Occidente funcionan 

en los países que lo componen; sin embargo, estos ideales en Oriente 

son tienen ningún funcionamiento, ya que contradicen y amedrentan 

sin sentido la belleza de la ética islámica.  

Este pensamiento no crea separaciones, al contrario, lleva a reflexionar 

que cada cultura se desarrolla en base a su realidad y dignidad, por lo 

tanto, la invasión a los pueblos no sólo acarrea perdida de tierras sino 

de identidad.   

 

Martha Leticia Martinez de León…Silencio سكوت فرح  ® 

Hermeneuta en Libros Sagrados y Lenguas antiguas 

Creadora de la Teología del Silencio, de la Carne y de la Mística Cuántica ® 

marthaleticiasilencio.com 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bibliografía 

Rizvi, s.A.A Muslim Revivalist Movements in Northem India in the 

Sixteenth and Seventeenth Centuires. Agra.1965. 

Ferguson, J., History of Indian and eastern architecture. Londres 1876. 

Browne, P., Indian Arquitecture. The islamic Period. Bombay 1956. 

S. a.A Rizvi. La India Musulmán. España. 2005. 

 



 
 

En el nombre de D/os, el Clemente, el Compasivo, el Misericordioso 

que la mezcla de culturas y creencias  

no se convierta en un abismo de incomunicación 

sino que cada diferencia nos recuerde 

que lo distinto nos hace crecer 

y profundizar en nosotros, en el prójimo y en D/os 

 

 

 

Martha Leticia Martinez de León…Silencio سكوت فرح  ® 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Barakah® 
La primera revista musulmana en México  

para fomentar el diálogo interreligioso, 

científ ico y con él no creyente 

 

Te invita a escribirlos y expresarnos tus 

dudas, temas de interés, opinión y a 

colaborar.  

revistabarakah@gmail.com 

 بركة



 

 

Alhamdulillahi rabbil "alamin 

 

Alabado sea Allah, Señor de los mundos 

 

 

 

 



 بركة
 

 

La primera revista musulmana en México 
Para fomentar el diálogo interreligioso, científico y con el no creyente ® 

 
 

Todos los derechos pertenecen a  

Martha Leticia Martínez de León… Silencio ف رح ِ سكوت   ® 

y cada artículo a sus colaboradores.  
 

 

 

 

 


