
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 La primera revista musulmana en México para fomentar el diálogo 
interreligioso, científico y con el no creyente 

The first Muslim magazine in Mexico to promote interreligious scientific and non-believer 

El Inicio Sagrado: Introducción al Corán y a la Sura Al-Fatiha 

Dedicated to Dr. Amr Elwardany 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

Página legal 
 
Todos los derechos (idea original, investigación y 

diseño)pertenecen a Martha Leticia Martínez de 

León… Silencio 

La creación de esta revista tiene como fundamento ser 

una Bendición –Barakah ®, al compartir el 

conocimiento del islam para fortalecer el diálogo 

interreligioso, científico y con el no creyente. 

 
Sin fines de lucro 

Legal page 
 
All rights (original idea, research, translation, 

design) belong to Martha Leticia Martínez de 

León... Silence ® 

The creation of this magazine is based on being 

a Blessing - Barakah®, by sharing the 

knowledge of Islam to strengthen interfaith, 

science and dialogue with the non-believer. 

 
Not-for-prof 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Barakah es la gracia de D/os dispersa en personas, 

lugares, objetos y manifiesta la revelación de D/os.  

 

Es la fuerza de D/os contraída para ser compartida y 

fortalecer a quien la otorga y recibe. 

 

La Barakah pertenece al misticismo islámico.  

 

Es la fuente de donde emana el agua divina, la única 

capaz de saciar la sed del Hombre, porque como 

menciona el sabio del islam 

 

Amr Elwardany 

No es el agua quien te quita la sed, es Allah 

 

Barakah is the grace of God dispersed in people, 

places, objects and manifests the revelation of God. 

 

It is the strength of G-d contracted to be shared and to 

strengthen the giver and receiver. 

 

The Barakah belongs to Islamic mysticism.  

 

It is the fountain from which the divine wáter 

emanates, the only one capable of quenching Man's 

thirst, for as the sage of islam mentions 

 
Amr Elwardany 

 
It's not water that quenches your thirst, it's Allah 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

This issue is dedicated to  

 

Dr. Nahla El-Haraki  

Dr. Mariam Saada  

and to you  

Dr. Amr El Wardany  

because the study of the Quran carries 

the Mystery of God in your words and 

His Wisdom in your eyes 

Número dedicado a  

 

Dra. Nahla El-Haraki 

Dra. Mariam Saada 

y a ti 

Dr. Amr Elwardany 

porque el estudio del Qur´an 

lleva en tus palabras el Misterio de 

D/os 

y en tus ojos su Sabiduría 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                    Martha Leticia Martínez de León… Silencio 

El estudio del Qur´an es muy importante, no 

sólo para los musulmanes sino para todas las 

personas más allá de la fe que prediquen, de 

manera semejante a como el conocimiento 

del  Antiguo y el Nuevo Testamento, los 

Vedas, los Sutras y cada uno de los Libros 

Sagrados, son fundamentales para el 

desarrollo ético de las sociedades, aunado a 

ello, el conocimiento de los Libros Sagrados, 

acerca a las personas al mostrar que son más 

nuestras semejanzas que las diferencias en 

este camino forjado por la  fe y con tantas 

situaciones de poder en contra de quien 

tiene un camino de fe diferente aunado a la 

riqueza natural de sus tierras. 

Conocer la esencia del amor a D/os desde su 

ética y sus enseñanzas sagradas es 

fundamental para el desarrollo de las 

sociedades, en particular porque para 

muchas sociedades a partir de esta ética se 

recrea la ley, y se restablece la justicia, la 

cual llega a ser más justa porque está viene 

de las enseñanzas proféticas y no del poder.  

Por esta razón, comenzaremos un estudio 

breve pero conciso del Qur´an y de la Sura 

de la apertura nombrada Alfatiha, como un 

punto de encuentro y de respeto con las 

diferentes manifestaciones de fe.  

The study of the Quran is very important, not 

only for Muslims but for all people beyond the 

faith they preach, in a similar way to how 

knowledge of the Old and New Testaments, 

the Vedas, the Sutras, and each of the Holy 

Books are fundamental for the ethical 

development of societies. In addition, 

knowledge of the Holy Books brings people 

together by showing that our similarities are 

greater than our differences on this path 

forged by faith, with so many situations of 

power against those who have a different 

path of faith, coupled with the natural wealth 

of their lands. 

Knowing the essence of the love of God from 

its ethics and sacred teachings is 

fundamental for the development of 

societies, particularly because for many 

societies, based on this ethic, the law is 

recreated and justice is reestablished, which 

becomes more just because it comes from 

prophetic teachings and not from power. For 

this reason, we will begin a brief but concise 

study of the Quran and the opening Sura 

named Alfatiha, as a meeting point and 

respect for the different manifestations of 

faith. 

 

Directora Editorial 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El Qur`an  

Para los musulmanes, el Qur`an es un libro 

sagrado, dictado por el ángel Gabriel al profeta 

Muhammad en lengua árabe, ante esto se ha 

procurado cuidar a través de la memoria cada 

una de las palabras para que no sean 

modificadas, ya que cada una en su significado 

encierra un mensaje particular que tiene su 

significado central en la historia y evolución de 

cada vocablo, por ello, no existen versiones 

diferentes de este libro sagrado, a diferencia de 

como si hay de la Torá o de los Evangelios, los 

cuales en las traducciones procuran mantener el 

mensaje, pero no así cada palabra perdiendo de 

esta manera su significado profundo. Sin 

embargo, es claro, que no todos los musulmanes 

del mundo tienen conocimiento de la lengua 

árabe, por ello, se han realizado traducciones 

para mostrar el mensaje de una manera 

interpretativa, aclarando, que esta jamás 

mostrará la belleza que implica la profundidad de 

cada vocablo.  

Una de las principales razones se encuentra en 

que cada palabra árabe se encuentra formada 

por tres consonantes, las cuales contienen en su 

raíz un gran número de ramas, teniendo como 

semilla un significado original que se va 

moldeando conforme se entrelaza con la palabra 

siguiente. Es decir, estas resonancias se extravían  

en la traducción, y se tratan de subsanar por 

medio de notas a pie de página.   

Otro dos puntos fundamentales son: 

 La caligrafía, la cual al ser  considerada 

parte de la revelación se convierte en una 

forma de oración, por lo que muchos 

prefieren escribir cada Sura a mano. 

 La recitación, ya que el sonido, la 

musicalidad se devela como un canto de 

los ángeles, por ello, para muchos, aunque 

no comprendan el árabe, sienten cada 

palabra. 

 

The Quran 

 

For Muslims, the Quran is a sacred book, dictated 

by the angel Gabriel to the prophet Muhammad 

in Arabic. Therefore, every word has been 

carefully preserved through memory so that it 

cannot be modified, since each word contains a 

particular message that has its central 

significance in the history and evolution of each 

word. Therefore, there are no different versions of 

this sacred book, unlike the Torah or the Gospels, 

which in translations attempt to maintain the 

message, but each word does not lose its 

profound meaning. However, it is clear that not all 

Muslims in the world have knowledge of the 

Arabic language, therefore, translations have 

been made to present the message in an 

interpretive way, clarifying that this will never 

reveal the beauty implied by the depth of each 

word.  

One of the main reasons is that each Arabic word 

is made up of three consonants, each of which 

contains a large number of branches within its 

root, each containing an original meaning that is 

shaped as it intertwines with the next word. In 

other words, these resonances are lost in 

translation and are addressed through footnotes. 

Two other key points are: 

• Calligraphy, which, being considered part of 

revelation, becomes a form of prayer, which is 

why many prefer to write each surah by hand. 

• Recitation, since the sound and musicality are 

revealed as a song of angels. Therefore, for many, 

even if they don't understand Arabic, they feel 

every Word 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El Qur`an se develó  a través de 23 años, por lo 

que para el musulmán  la revelación y el destino 

se vuelven una Unidad, ya que cada Sura es un 

recordatorio de verdades inherentes que el ser 

humano va olvidando, esto da sentido a la 

comprensión de que el islam no es una religión 

nueva, sino  la restauración del Din-ul- Fitra, es 

decir,  la religión perene de la humanidad.  

A esto el musulmán lo llama  el Hada huwa, es 

decir, ¡Esto es!, ya que la verdad de D/os ese 

innata al hombre, por ello, a lo largo del tiempo, 

han llegado diversos mensajeros, sin embargo, el 

hombre intercambia u olvida cada palabra a su 

conveniencia, por ello, el musulmán se aferra  a la 

verdad de cada palabra y evita las traducciones, 

provocando con ello, un interés y un estudio en el 

idioma árabe, además de salvaguardar lo dicho 

en el Qur`an: 

No hay alteración en las palabras de D/os 

Diferencias entre la Biblia y el Qur`an 

Para muchas personas ambos libros sagrados son 

similares, sin embargo, esto no es así  ya que el 

Qur`an es una revelación que descendió sobre el 

profeta Muhammad creando una nueva 

civilización, y la Biblia es una recopilación de 

textos inspirados, es decir, los evangelios no son 

revelaciones de D/os, sino una recopilación de las 

enseñanzas del profeta Jesùs, a semejanza de los 

ahadit del profeta. Es asì que para nuestros 

hermanos cristianos la Palabra se encarnó y para 

los musulmanes, señala Hasan Gal Eaton, se 

enlibró. 

La belleza 

Para el musulmán la belleza es parte de la 

revelación de D/os, de ahí la perfección artística 

de la caligrafía y la perfección vocal y precisa de 

la recitación, la cual está completamente 

vinculada con el ritmo del latido del corazón, el 

cual otorga salud al cuerpo, ya que le retorna el 

aliento natural, otorgándole paz, templanza y 

plenitud.  

The Quran was developed over 23 years, so for 

Muslims, revelation and destiny become one, as 

each sura is a reminder of truths that humanity 

forgets. This gives meaning to the understanding 

that Islam is not a new religion, but the restoration 

of Deen-ul-Fitra, that is, the perennial religion of 

humanity.  

Muslims call this Hada huwa, meaning "This is it!", 

since the truth of God is innate in man. Therefore, 

over time, various messengers have come to 

them. However, man interchanges or forgets 

each word at his convenience. Therefore, Muslims 

cling to the truth of each word and avoid 

translations, thereby fostering interest and study in 

the Arabic language, in addition to safeguarding 

what is said in the Quran: 

There are no alterations in the words of God. 

Differences between the Bible and the Quran 

For many people, both sacred books are true; 

however, this is not the case, since the Quran is a 

revelation that descended upon the Prophet 

Muhammad, creating a new civilization, and the 

Bible is a compilation of inspired texts. That is, the 

Gospels are not revelations from God, but rather a 

compilation of the teachings of the Prophet Jesus, 

similar to the prophet's ahadith. Thus, for our 

Christian brothers and sisters, the Word became 

incarnate, and for Muslims, Hasan Gal Eaton 

points out, it became free. 

 

Beauty 

For Muslims, beauty is part of God's revelation, 

hence the artistic perfection of calligraphy and 

the vocal perfection and precision of recitation, 

which is completely linked to the rhythm of the 

heartbeat, which brings health to the body by 

restoring its natural breath, granting it peace, 

temperance, and fulfillment. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aunado a ello, la belleza debe de estar en todo a 

imagen de la beldad que existe en la creación, 

así, para el musulmán si existe belleza al exterior 

debe existir belleza en el interior tanto de la casa, 

la mezquita como de cada ser humano. 

El principio  

¡Lee en el nombre de tu Sustentador, que ha 

creado  - ha creado al hombre de una célula 

embrionaria! ¡Lee –que tu Sustentador es el Màs 

Generoso; el que enseñó (al hombre) el uso de su 

pluma – enseñó al hombre lo que no sabía. (sura 

96) 

Estos versículos hacen referencia no solo al origen 

biológico del ser humano, sino también a su 

principio intelectual, es decir, que para el 

musulmán en el principio el ser humano fue 

creado para el conocimiento. 

Este mensaje fue dado en el siglo VII y se fue 

develando durante veintitrés años, siendo el 

último el versículo 281 del segundo sura<. 

Y sed conscientes del Día en que seréis devueltos 

a D/os. Entonces, cada ser humano recibirá 

cumplidamente lo que se haya ganado, y nadie 

será tratado injustamente. 

Estos versículos son el origen y el fin de la 

revelación del Qur`an, dando origen a un cambio 

social, político e ideológico en la Arabia antigua, 

dando origen a una importancia fundamental al 

conocimiento y sobre todo a diferencia del 

cristianismo que vivía en un oscurantismo y un 

sometimiento del laico y de la mujer, el islam 

remarcó la importancia del conocimiento en 

todos sus sentidos y áreas, además de resaltar el 

valor de la mujer, los niños y los ancianos. 

El milagro del conocimiento 

Para los musulmanes cada acto, cada instante, 

cada tiempo traen consigo conocimiento bajo la 

Voluntad de D/os, por ello, todo es para bien,  

todo tiene un por qué aunque no se comprenda 

en el momento.  

In addition, beauty must be present in the entire 

image of the beauty that exists in creation. Thus, 

for the Muslim, if there is beauty on the outside, 

there must be beauty on the inside, both in the 

home, the mosque, and in every human being. 

The Principle 

Read in the name of your Sustainer, Who 

created—created man from an embryonic cell! 

Read—that your Sustainer is the Most Generous; 

He who taught (man) the use of his pen—taught 

man what he did not know. (sura 96) 

These verses refer not only to the biological origin 

of the human being, but also to its intellectual 

principle; that is, for the Muslim, in the beginning, 

the human being was created for knowledge. 

This message was given in the 7th century and 

developed over twenty-three years, the last being 

verse 281 of the second sura. 

And be aware of the Day when you will be 

returned to God. Thus, every human being will 

receive in full what they have earned, and no one 

will be treated unjustly. 

These verses are the beginning and end of the 

revelation of the Quran, giving rise to a social, 

political, and ideological change in ancient 

Arabia, giving rise to a fundamental importance 

of knowledge. Above all, unlike Christianity, which 

lived in obscurantism and a subjugation of the 

laity and women, Islam emphasized the 

importance of knowledge in all its senses and 

areas, in addition to highlighting the value of 

women, children, and the elderly. 

The miracle of knowledge. 

For Muslims, every act, every moment, every time 

brings with it knowledge under the Will of God. 

Therefore, everything is for the good, everything 

has a reason, even if it is not understood at the 

time. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Para el musulmán todo lo que trae belleza, 

compasión, energía, entrelazamiento, memoria 

es una bendición, de ahí que actos divinos como 

el sexo sean considerados una caridad y no un 

pecado. Todo lo que D/os ha colocado en el ser 

humano es sagrado, por ello, este debe de 

consagrarlo, y otorgarle su dignidad, todo lo que 

de conocimiento tiene en sí mismo un milagro. A 

diferencia de lo que consideran milagro otras 

religiones, el islam no espera que D/os este al 

pendiente de los caprichos humanos, sino que 

tenga la capacidad de reconocer en cada acto 

el conocimiento que da la experiencia, de ahí 

que para un musulmán lo más cercano a D/os 

sea el estudio y después la oración, de ahí que la 

memoria sea un punto fundamental desde la 

infancia, porque el conocimiento hace de la 

oración un encuentro entre la mente y el 

corazón.  

Guía 

El Qur`an en su conjunto de Libro Sagrado se 

devela una guía de comportamiento de todo ser 

humano, a través de cada una de sus página 

vamos fortaleciendo y encontrando no sólo 

nuestra misión de vida, sino también nuestra 

misión de existencia.  

Etimología 

La voz al-qur`an tiene su origen en el verbo 

qara`a cuyo significado es Èl leyó  o recitó, lo que 

lleva a comprenderse como  la lectura por 

excelencia, mientras que la voz Sura, considerado 

un sustantivo masculino, es designado por la RAE 

como capítulo, sin embargo, en su origen se 

entiende como un peldaño que conduce a otro 

peldaño.  

Es de remarcar que cuando el sustantivo al 

qur`an, no lleva el artículo se refiere a una 

recitación o discurso, lo que otorga otro sentido a 

lo que se quiere decir.  

For Muslims, everything that brings beauty, 

compassion, energy, intertwining, and memory is 

a blessing, hence divine acts such as sex are 

considered charity, not a sin. Everything God has 

placed within human beings is sacred; therefore, 

they must consecrate it and grant it its dignity. 

Everything that contains knowledge is a miracle in 

itself. Unlike what other religions consider a 

miracle, Islam does not expect God to be 

attentive to human whims, but rather to have the 

ability to recognize in every act the knowledge 

that experience brings. Hence, for a Muslim, the 

closest thing to God is study and then prayer. 

Hence, memory is a fundamental point from 

childhood, because knowledge makes prayer a 

meeting of the mind and the heart. 

Guide 

The Quran, as a whole, as a Holy Book, reveals a 

guide to the behavior of every human being. 

Through each of its pages, we strengthen and 

discover not only our mission in life, but also our 

mission in existence. Etymology 

The word "al-qur'an" originates from the verb 

"qara'a," meaning "he read" or "recited," which 

leads to its understanding as the ultimate reading. 

The word "Sura," considered a masculine noun, is 

designated by the Royal Spanish Academy as 

"chapter." However, its original meaning is a step 

leading to another step. 

It is worth noting that when the noun "al-qur'an" 

does not include the article, it refers to a recitation 

or discourse, which gives a different meaning to 

the meaning. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Al Fatiha 

 
(La apertura) 

Periodo de la Meca 

 

A continuación estudiaremos de manera breve, 

pero concisa el significado de la sura Al Fatiha 

traducida como la sura 1 de la Apertura, porque 

como bien lo dice su nombre, con ella, comienza 

el Qur´an. 

 

El nombre completo de esta sura es Fatihat al 

kitab, es decir,  la apertura de la Escritura 

Sagrada, aunque también es llamada, Umm al-

Kitab o la esencia de la Escritura Sagrada; Surat 

al-Hamd o el Sura de la alabanza; Asas al- Qur´an 

o la base del Qur´an, y de manera permanente 

se dice que es As-Sab al Matani, los siete 

versículos, que son frecuentemente repetidos, ya 

que estos se repiten a lo largo de las cinco 

oraciones al día realizada. 

 

Para Bujari, el nombre de Umm al Kitab, fue dado 

por el propio profeta ya que en su corazón 

contiene los principios fundamentales en el 

sagrado Qur´an siendo los principales: 

 

 La Unidad de D/os  

 La Unicidad 

 D/os como creador y sustentador del 

Universo. 

 El único capaz de guiar y ayudar. 

 La llamada a la acción recta y que dirige 

al sendero correcto.  

 El principio de la vida al pasar por la 

muerte. 

 El principio que guía.  

 La aceptación a ser musulmán, es decir, a 

estar sometido a la voluntad de D/os.  

 

Este sura fue una de als primeras revelaciones que 

fueron transmitidas al profeta, incluso Ali ibn ABi 

Tallib, afirma que fue la primera revelación; sin 

embargo, Bujari y Muslim muestran con ahadit 

que el comienzo de la revelación tuvo su 

principio. 

Al-Fatiha 

(The Opening) 

Meccan Period 

 

Next, we will briefly but concisely study the 

meaning of Surah Al-Fatiha, translated as Surah 1 

of the Opening, because, as its name suggests, 

with it the Quran begins. 

The full name of this surah is Fatihat al-Kitab, 

meaning the opening of the Holy Scripture, 

although it is also called Umm al-Kitab or the 

essence of the Holy Scripture; Surat al-Hamd or 

the Sura of Praise; Asas al-Quran or the basis of the 

Quran; and it is permanently called As-Sab al-

Matani, the seven verses, which are frequently 

repeated, as they are repeated throughout the 

five daily prayers. 

For Bukhari, the name Umm al-Kitab was given by 

the prophet himself because it contains at its 

heart the fundamental principles of the Holy 

Quran, the main ones being: 

• The Unity of God 

• The Oneness 

• God as the Creator and Sustainer of the 

Universe 

• The only One capable of guidance and help 

• The call to righteous action and direction to the 

right path 

• The principle of life through death 

• The guiding principle 

• The acceptance of being a Muslim, that is, of 

submitting to the will of God 

 

This surah was one of the first revelations 

transmitted to the prophet. Even Ali ibn Abi Tallib 

claims that it was the first revelation; however, 

Bukhari and Muslim show with hadiths that the 

beginning of the revelation had its beginning. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

con los primeros cinco versos del sura 96, pero lo 

que si se puede afirmar es que este Sura fue el 

primero que se dictó completo, a diferencia de 

los otros Suras que fueron revelándose por partes. 

¿Qué dice este Sura? 

En el nombre de D/os ,  

El Más Misericordioso, el Dispensador de Gracia 

 

!La alabanza es debida por entero a D/os 

el sustentador de todos los mundos 

el Más Misericordioso,  

el Dispensador de Gracia 

Señor del Día del Juicio! 

 

a ti sólo adoramos;  

y en Ti sólo buscamos ayuda 

 

!Guíanos por el camino recto 

el camino de aquellos sobre los que has 

derramado tus bendiciones, 

no el de aquellos que han sido condenados  

(por Ti), ni el de aquellos que andan extraviados. 

 
 

Bismil-lahir-Rahmanir-Rahim (1) 

Al-hamdu ill-lahi Rabbil-alamin; (2) ar Rahmanir-

Rahim; (3) Maliki Yaumid-Din (4) 

Iyyaka na budu wa iyyaka nasta in (5) 

Indinas-siratal-mustaqim; (6) 

Sirata-l-ladina an amta alalhim gairlil-magdubi 

Alaihim wa lad-daal-lin (7) 

 

 

El mensaje 

La invocación En el nombre de D/os, el más 

Misericordioso, el Dispensador de Gracia 

Se repite a lo largo de los 114 suras a excepción 

del sura 9. Otra diferencia es que en esta Sura 

esta invocación forma parte de sus versículos, 

mientras que en los demás suras esta invocación 

precede al sura, es decir, es como un saludo de 

alabanza, por lo que no forma parte de los 

versículos. 

with the first five verses of Surah 96, but what can 

be affirmed is that this Surah was the first to be 

dictated in its entirety, unlike the other Surahs, 

which were revealed in parts. 

 

What does this Surah say? 
 

In the name of God, 

The Most Merciful, the Bestower of Grace 

 

Praise is due entirely to God, 

the Sustainer of all the worlds, 

the Most Merciful, 

the Bestower of Grace 

Lord of the Day of Judgment! 

 

You alone we worship; 

and to You alone we seek help. 

 

Guide us to the straight path, 

the path of those upon whom You have 

bestowed Your blessings, 

not to those who have been condemned (by 

You), 

nor to those who go astray. 

 

Bismil-lahir-Rahmanir-Rahim (1) 

Al-hamdu ill-lahi Rabbil-alamin; (2) ar Rahmanir-

Rahim; (3) Maliki Yaumid-Din (4) 

Iyyaka na budu wa iyyaka nasta in (5) 

Indinas-siratal-mustaqim; (6) 

Sirata-l-ladina an amta alalhim gairlil-magdubi 

Alaihim wa lad-daal-lin (7) 

 

The Message 

The invocation In the name of God, the Most 

Merciful, the Giver of Grace 

It is repeated throughout the 114 suras with the 

exception of sura 9. Another difference is that in 

this sura this invocation is part of its verses, while in 

the other suras this invocation precedes the sura, 

i.e., it is like a greeting of praise, and therefore is 

not part of the verses. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Palabras clave 

Un punto importante de señalar son las 

repeticiones de los nombre divinos rahman y 

rahim cuyo origen viene del sustantivo rahma, 

cuyo significado es ―misericordia, compasión, 

ternura compasiva es decir, lo que abarca la 

gracia de Allah. 

Así lo señala ibn Qayyim en Manar 1,48; en donde 

explica que rahman especifica la cualidad de 

abundante gracia inherente al concepto del Ser 

de D/os e inseparable de él, y rahim devela la 

manifestación de esa gracia en su Creación y su 

efecto sobre ella. 

Por otra parte, al hablar de mundos, se está 

hablando de todas las categorías de la 

existencia, tanto físicas como espirituales.  

Otra palabra importante es Rabb, traducida 

como sustentador en muchas ocasiones, 

abarca diversos significados, y esto es porque 

su traducción no abarca la profundidad de 

su significado en lengua árabe. Una manera 

fácil de explicar su profundidad seía decir 

que describe el derecho justo  a la posesión 

de algo, por lo que tiene autoridad sobre ello, 

por otra parte,  se acerca la definición de 

criar, mantener y fomentar algo desde su 

principio has su final, de ahí que el patriarca o 

cabeza de familia se nombrado rabb ad-dar, 

es decir, amo de la casa, y esto porque tiene 

autoridad sobre ella, y por ello, se convierte 

en el responsable de mantenerla a salvo y 

segura, mientras que la matriarca es 

nombrada rabbat ad-dar –ama de la casa-. 

Aquí esta voz es precedida por el artículo Al, 

lo cual en el Qur´an se aplica sólo para 

designar a D/os como el que cuida y sustenta 

toda la Creación, desde lo objetivo hasta lo 

subjetivo, convirtiéndose así en la fuente 

suprema de toda autoridad.  

Keywords 

An important point to note is the repetition of 

the divine names rahman and rahim, whose 

origin comes from the noun rahma, meaning 

"mercy, compassion, compassionate 

tenderness"—that is, that which encompasses 

the grace of Allah. 

This is pointed out by Ibn Qayyim in Manar 

1:48, where he explains that rahman specifies 

the quality of abundant grace inherent in the 

concept of God's Being and inseparable from 

Him, and rahim reveals the manifestation of 

that grace in His Creation and its effect upon 

it. 

Furthermore, when speaking of worlds, we are 

referring to all categories of existence, both 

physical and spiritual. 

Another important word is Rabb, often 

translated as "sustainer," which encompasses 

various meanings, and this is because its 

translation does not encompass the depth of 

its meaning in Arabic. An easy way to explain 

its depth would be to say that it describes the 

just right to possess something, thus having 

authority over it. Furthermore, it is close to the 

definition of nurturing, maintaining, and 

fostering. Something from its beginning to its 

end, hence the patriarch or head of the 

family is called rabb ad-dar, that is, master of 

the house, because he has authority over it 

and is therefore responsible for keeping it safe 

and secure, while the matriarch is called 

rabbat ad-dar (mistress of the house). 

Here this word is preceded by the article Al, 

which in the Qur'an is used only to designate 

God as the one who cares for and sustains all 

of Creation, from the objective to the 

subjective, thus becoming the supreme 

source of all authority. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Así cada una de estas palabras nos muestra 

que D/os se devela como el guía de los 

profetas y de toda la humanidad. 

Esto da pie al significado del versículo 

siguiente donde se suplica que nos guíe por 

el camino recto, es decir que nos abra el 

corazón y la mente para someternos a Su 

voluntad y ante esto comprender que Todo 

bajo su mandato es para bien, por lo que si 

nos regimos por esta aceptación estaremos 

derramados por sus bendiciones, las cuales 

tienen su semilla, en el No dudar nunca de 

que todo es para bien, a diferencia de los 

condenados y extraviados es decir, de 

quienes dudan y voltean hacia otros lados 

esperando que la gracia venga de otros 

lados a causa de la impaciencia. 

Este Sura nos enseña que la fe en D/os tiene 

un proceso, es decir se comienza creyendo, 

después se continúa con la doctrina, hasta 

que este conocimiento se devela amor y 

misericordia convirtiendo a D/os en el Amado 

y al creyente en el amante. 

No, no hay más dios que D/os y Muhammad 

es su profeta, y bajo esta declaración de fe  

invocamos que todo lo que sucede en cada 

segundo de nuestra vida, entorno, muerte y 

existencia la cual se realiza entre la mezcla 

del tiempo y la eternidad no tiene otro 

sentido ni significado que ese que le otorga la 

voluntad de D/os. 

Thus, each of these words shows us that God 

reveals Himself as the guide of the prophets 

and all of humanity. 

This gives rise to the meaning of the following 

verse, where He prays that He guide us on the 

right path, that is, that He open our hearts 

and minds to submit to His will and, in doing 

so, understand that everything under His 

command is for the good. Therefore, if we 

abide by this acceptance, we will be 

showered with His blessings, which have their 

seed in never doubting that all is for the good, 

unlike the damned and the misguided, that is, 

those who doubt and look elsewhere, waiting 

for grace to come from elsewhere out of 

impatience. 

This sura teaches us that faith in God is a 

process; that is, it begins with belief, then 

continues with doctrine, until this knowledge 

reveals love and mercy, turning God into the 

Beloved and the believer into the lover. 

No, there is no god but G/D and Muhammad 

is his prophet, and under this declaration of 

faith we invoke that everything that happens 

in every second of our life, environment, 

death and existence which takes place 

between the mixture of time and eternity has 

no other sense or meaning than that which is 

given to it by the will of G/D. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La salud mental ante el genocidio en Gaza 

En el nombre de Dios, el más Misericordioso, el más 

Compasivo y que la paz y las bendiciones de Dios 

estén siempre con el profeta Mohammed, su 

familia y compañeros. Amén. 

Palabras clave: genocidio, muerte, ansiedad, 

tortura, abuso, terrorismo, terrorismo psicológico, 

depresión, psique. 

De manera muy sintetizada se habla de lo que los 

palestinos padecen en el genocidio que 

desafortunadamente el mundo mira en vivo y en 

directo por desgracia. 

También se presentan algunas acciones que las 

personas pueden realizar al momento de 

experimentar sensaciones desagradables 

causadas por la información obtenida de 

diferentes fuentes que informan sobre el genocidio.  

Gaza sufre por más de siete décadas la ocupación 

israelí marcada por la violencia, las humillaciones, 

el saqueo, robo de casas, robo de ganado y 

tierras, las demoliciones, los desplazamientos, 

encarcelamientos injustificados de hombres y niños 

y niñas, el bloqueo en Gaza,  las detenciones en 

Cisjordania, etc la franja es un lugar que ha sido 

sitiado y amurallado y donde los gazaties no tienen 

libertad de tránsito más allá de sus fronteras. 

En un inicio, por allá en los años 1920 muchos 

colonos judíos empezaron a emigrar a Palestina, 

después llegaron en barcos al finalizar la Segunda 

Guerra Mundial, el problema se agudizó cuando 

los árabes palestinos ya no podían detener la 

colonización y empezaron a haber problemas  

entre ambos pueblos; a raíz de eso y por petición 

de los judíos, Inglaterra y la ONU en el año 1948 

crearon un estado Palestino y otro Judío, 

dividiendo Palestina en dos estados con su capital 

Jerusalén, cosa que disgustó profundamente a los 

árabes palestinos que estaban allí por siglos. 

 

 

Mental Health in the Face of the Genocide in 

Gaza 

In the name of God, the Most Merciful, the Most 

Compassionate, and may God's peace and 

blessings be with the Prophet Mohammed, his 

family, and companions. Amen. 

Keywords: genocide, death, anxiety, torture, 

abuse, terrorism, psychological terrorism, 

depression, psyche. 

This brief discussion addresses what Palestinians 

are suffering in the genocide that the world is 

unfortunately witnessing live and in person. 

 

It also presents some actions that people can take 

when experiencing unpleasant feelings caused by 

information obtained from different sources 

reporting on the genocide. 

 

Gaza has suffered for more than seven decades 

under an Israeli occupation marked by violence, 

humiliation, looting, theft of homes, theft of 

livestock and land, demolitions, displacement, 

unjustified imprisonment of men and boys, the 

blockade of Gaza, arrests in the West Bank, etc. 

The Strip is a place that has been besieged and 

walled off, and where Gazans have no freedom 

of movement beyond its borders. 

Initially, back in the 1920s, many Jewish settlers 

began to immigrate to Palestine. They later 

arrived by boat at the end of World War II. The 

problem worsened when the Palestinian Arabs 

could no longer stop the colonization, and 

conflicts began to arise between the two peoples. 

As a result, and at the request of the Jews, 

England and the UN created a Palestinian state 

and a Jewish state in 1948, dividing Palestine into 

two states with Jerusalem as its capital, something 

that deeply upset the Palestinian Arabs who had 

been there for centuries. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A partir de esos sucesos, surge la primera Nakba 

(catástrofe) en mayo de 1948, cientos de miles 

palestinos fueron forzados a abandonar sus tierras 

y hogares, después los israelíes expropiaron sus 

tierras para fundar nuevos asentamientos, esa 

imposición dio inicio a numerosos conflictos 

décadas tras décadas y que desencadenó en el 

genocidio en la franja de Gaza que comenzó en 

octubre  del año 2023 donde ha persistido hasta 

este año 2025, allí los gazaties sobreviven a las 

bombas, los francotiradores, los drones, la tortura, 

los ataques nocturnos por tierra,  y la hambruna y 

sed como medida de exterminio.   

Todo lo que en Gaza tenía vida lo han aniquilado: 

personas, flora, fauna, ¡todo! También todas las 

mezquitas, todos hospitales, los edificios, las 

escuelas, las iglesias y toda la infraestructura han 

sido derribadas, se estima que el 92% ha sido 

destruido ¡no queda nada, toda Gaza está 

irreconocible! 

Allí, las familias ven a sus hijos morir principalmente 

los niños, las mujeres embarazadas son asesinadas  

intencionalmente,  los derechos de los niños son 

violentados cruelmente pues no cuentan ni con el 

derecho básico a la vida ¡Las infancias palestinas 

están siendo borradas desde los vientres de sus 

madres! También muchos infantes se han 

quedado huérfanos y están desamparados y 

miles de ellos  sufren en sus propios cuerpos 

amputaciones. 

Los hombres han sufrido humillaciones 

indescriptibles donde el ejército israelí les despoja 

de sus ropas, se orinan sobre ellos y reciben 

golpizas sin ningún motivo en las cárceles o 

lugares donde son cautivos y difícilmente salen 

vivos de allí. 

Sus problemas de salud mental se han agravado 

considerablemente y de manera homogénea 

según la OMS (Organización Mundial de la Salud). 

En Gaza cada noche la sociedad con miedo y 

horror  escuchan las bombas y los misiles caer, ese 

terrorismo psicológico trae como consecuencia 

ansiedad y depresión, los rostros de los palestinos 

han borrado sus sonrisas pero aún en la tragedia, 

algunos niños sonríen a pesar de todo. 

From these events, the first Nakba (catastrophe) 

arose in May 1948. Hundreds of Palestinians were 

forced to abandon their lands and homes. The 

Israelis then expropriated their lands to establish 

new settlements. This imposition sparked numerous 

conflicts decades after decades, leading to the 

genocide in the Gaza Strip, which began in 

October 2023 and has persisted until 2025. There, 

Gazans survive bombs, snipers, drones, torture, 

nighttime ground attacks, and hunger and thirst 

as a means of extermination. 

Everything that was alive in Gaza has been 

annihilated: people, flora, fauna, everything! Also, 

all the mosques, all the hospitals, buildings, 

schools, churches, and all the infrastructure have 

been demolished. It is estimated that 92% has 

been destroyed. Nothing remains; all of Gaza is 

unrecognizable!  

There, families see their children die, especially 

boys. Pregnant women are intentionally 

murdered. Children's rights are cruelly violated, as 

they lack even the basic right to life. Palestinian 

childhoods are being erased from their mothers' 

wombs! Many infants have also been orphaned 

and left helpless, and thousands of them suffer 

amputations. 

Men have suffered indescribable humiliation, with 

the Israeli army stripping them of their clothes, 

urinating on them, and beating them for no 

reason in prisons or places where they are held 

captive, and they rarely emerge alive. 

Their mental health problems have worsened 

considerably and uniformly, according to the 

WHO (World Health Organization). In Gaza, every 

night, society hears bombs and missiles falling in 

fear and horror. This psychological terrorism results 

in anxiety and depression. The smiles on 

Palestinian faces have been erased, but even in 

the midst of tragedy, some children smile despite 

everything. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La población en Gaza sufre dolencias y 

enfermedades como consecuencia de la 

ocupación israelí, físicamente padecen dolores 

de cabeza y de estómago, sus emociones se ven 

afectadas por el miedo, la tristeza, la ansiedad, la 

desesperación, la inseguridad. También se 

enfrentan a afecciones en sus habilidades 

cognitivas como la incapacidad para 

concentrarse y tienden a aislarse.  

Por otro lado; los gazaties sobreviven a la 

hambruna que se ha acrecentado estas últimas 

semanas debido a que los colonos no dejan 

entrar los camiones de ayuda humanitaria; 

extienden sus cuerpos tirados en las carreteras 

para no dejar pasar la ayuda donde no hay ni lo 

más básico como leche de fórmula, medicinas, 

agua, harina y todo les ha sido negado bajo el 

gobierno israelí que violenta con la hambruna a 

la población gazati, los más afectados son los 

bebés, los niños y los ancianos que mueren 

esperando el alimento. 

Cuando logra haber repartos de harina, los 

palestinos desesperados asisten para obtener un 

saco, aunque saben que están en peligro ya que 

el ejército israelí abre fuego contra la población 

conglomerada esperando el producto, también 

los ancianos débiles por el hambre caen muertos 

esperando comida, los niños asistentes son 

asesinados a balazos y de allí sale vivo al que Dios 

le permite.  

Por otro lado, los periodistas están siendo 

asesinados con el objetivo de ocultar el 

genocidio y todos los horrores que se viven, pero 

de una manera llegan las escenas e imágenes 

difíciles de contemplar. 

¿Alguna vez te has preguntado cómo se sentirá 

un niño, una mujer o hombre palestino en la 

situación que está viviendo? 

The population in Gaza suffers from ailments and 

illnesses as a result of the Israeli occupation. 

Physically, they suffer from headaches and 

stomach aches, and their emotions are affected 

by fear, sadness, anxiety, despair, and insecurity. 

They also face cognitive impairments such as an 

inability to concentrate, and they tend to isolate 

themselves. 

On the other hand, Gazans are surviving the 

famine that has worsened in recent weeks 

because settlers are refusing to allow 

humanitarian aid trucks to enter. They spread their 

bodies on the roads to prevent aid from passing 

through, where even the most basic items, such as 

baby formula, medicine, water, and flour, have 

been denied to them under the Israeli 

government, which is violently starving the Gazan 

population. The most affected are babies, 

children, and the elderly who die waiting for food.  

When flour distributions are made, desperate 

Palestinians rush to get a sack, even though they 

know they are in danger as the Israeli army opens 

fire on the people gathered waiting for the 

product. Elderly people, weakened by hunger, 

also fall dead waiting for food. Children attending 

are shot, and only those who God allows to 

escape alive. 

On the other hand, journalists are being murdered 

in an attempt to hide the genocide and all the 

horrors being experienced, but somehow the 

scenes and images, which are difficult to 

contemplate, reach us. 

Have you ever wondered how a Palestinian child, 

woman, or man feels in the situation they are 

experiencing? 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

En el contexto del genocidio, Gaza está siendo 

ignorada, el Derecho Internacional realiza 

acciones muy lentas, los líderes que pueden 

tomar acciones al respecto no lo hacen, Europa y 

todo el mundo son cómplices. En el mundo, 

quienes están en contra de las injusticias y 

crímenes que se cometen en contra de la 

humanidad en Palestina, salen a las calles a pedir 

un alto al fuego, piden a sus gobiernos el 

rompimiento de todo tipo de relaciones con Israel 

y en muchos países estos grupos de activistas que 

alzan la voz son reprimidos y castigados por 

hacerlo.  

Pero… ¿Cómo podemos vivir cuando somos 

expectantes del genocidio?  

El dolor de ver a un pueblo ser aniquilado es muy 

doloroso y peor aún cuando lo hacen por 

intereses económicos, políticos y de poder, 

principalmente por E.EU.U. y el Estado de Israel; 

por eso, es importante aprender a vivir estas 

tragedias sin afectar demasiado las emociones al 

grado de enfermar. 

Desde el punto de vista de la psicología, el 

genocidio busca no solo borrar físicamente a los 

palestinos, sino también acabar con su identidad, 

su historia, su humanidad, su cultura, sus 

tradiciones, eliminar todo rastro de ellos y que en 

el futuro solo sean un recuerdo, ¡pero vaya! el 

trauma no se limita a las personas heridas: pues se 

transmite, se hereda, y se llevará en generaciones 

futuras como marcas de ADN. 

Enfrentar emocionalmente algo tan horroroso 

como un genocidio desde diferentes ángulos ya 

sea como testigo, víctima indirecta, activista o 

simplemente como ser humano consciente de 

esa desgracia, es desgastante y puede impactar 

gravemente la salud emocional, mental e incluso 

física.  

Es por eso que aquí se presentan las siguientes 

acciones que se pueden realizar para 

sobrellevarlo: 

In the context of the genocide, Gaza is being 

ignored, international law is acting very slowly, 

leaders who could have taken action do not, and 

Europe and the entire world are complicit. Around 

the world, those who oppose the injustices and 

crimes committed against humanity in Palestine 

take to the streets to demand a ceasefire, calling 

on their governments to sever all relations with 

Israel, and in many countries these groups of 

activists who speak out are repressed and 

punished for doing so. 

 

But... How can we live when we are witnesses to 

genocide? 

The pain of seeing a people being annihilated is 

very painful, and even worse when it is done for 

economic, political, and power interests, primarily 

by the US and the State of Israel. Therefore, it is 

important to learn to live with these tragedies 

without overly affecting our emotions to the point 

of becoming ill. 

 

From a psychological perspective, genocide 

seeks not only to physically erase Palestinians, but 

also to destroy their identity, their history, their 

humanity, their culture, their traditions, eliminating 

all traces of them so that in the future they will be 

nothing more than a memory. But wow! Trauma is 

not limited to the injured: it is transmitted, 

inherited, and will be carried on by future 

generations as DNA markers. 

Emotionally facing something as horrific as 

genocide from different angles—as a witness, 

indirect victim, activist, or simply as a human 

being aware of this misfortune—is exhausting and 

can seriously impact emotional, mental, and even 

physical health. 

 

That's why the following actions are presented 

here that can be taken to cope: 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1. Aceptar la carga emocional: en este caso no 

es necesario "adaptarse o acostumbrarse" al 

horror, pues sentir tristeza, ira o impotencia es una 

reacción humana normal ante tales hechos y no 

estás obligado a cargar con todo el dolor de los 

demás, parte de la inteligencia emocional es 

reconocer que hay que auto protegerse.  

2. Evitar la sobreexposición: reducir en lo posible 

las vistas a imágenes, videos  o leer 

constantemente noticias sobre genocidios puede 

causar trauma vicario, se desarrolla al absorber 

indirectamente, el dolor y sufrimiento de otros, 

causando cambios negativos en la 

autopercepción y en la manera de percibir a los 

demás y al mundo. 

Establecer tiempos específicos para informarte 

ayuda (por ejemplo, 15 minutos al día, y no antes 

de dormir) omitiendo paginas amarillistas o 

sensacionalistas.  

3. Limita la culpa paralizante: esto lo sienten 

personas que son realmente empáticas con las 

causas injustas, el sentir culpa por no poder hacer 

más es común. 

Tener en cuenta que no se puede hacer todo 

pero si desde tu contexto puedes hacer algo.― ser 

positivo ante la desgracia ayuda porque el 

sufrimiento no disminuye si te autodestruyes 

emocionalmente.  

4. Conectar con otros: socializar, reunirse, con 

personas que también estén interesados el tema, 

ya sea en espacios informales o grupos de apoyo, 

las manifestaciones, asambleas, etc. Esas 

acciones darán fuerza pues la empatía 

compartida ayuda a sostenernos mutuamente. Si 

sientes que la situación te rebasa, puedes hacer 

una cita con un terapeuta.  

5. Actuar de forma significativa: hacer 

donaciones, participar en campañas, asistir a 

mítines, marchas, conglomerados, eventos 

culturales, compartir información 

responsablemente o apoyar a personas 

afectadas de alguna forma. Alguna de estas 

formas te hará más fuerte y resiliente.  

1. Accept the emotional burden: In this case, 

there's no need to "adapt" or get used to the 

horror. Feeling sadness, anger, or helplessness is a 

normal human reaction to such events, and you 

don't have to bear all the pain of others. Part of 

emotional intelligence is recognizing the need to 

protect yourself. 

2. Avoid overexposure: Reducing views of images 

and videos, or constantly reading news about 

genocide, as much as possible, can cause 

vicarious trauma. It develops by indirectly 

absorbing the pain and suffering of others, 

causing negative changes in self-perception and 

the way you perceive others and the world. 

Setting specific times to inform yourself helps (for 

example, 15 minutes a day, and not before 

bedtime), avoiding sensationalist or yellow pages. 

3. Limit paralyzing guilt: This is felt by people who 

are truly empathetic to unjust causes; feeling 

guilty for not being able to do more is common. 

Keep in mind that you can't do everything, but 

you can do something within your context. Being 

positive in the face of misfortune helps because 

suffering doesn't diminish if you emotionally self-

destruct. 

4. Connect with others: socialize and meet with 

people who are also interested in the issue, 

whether in informal settings or support groups, 

demonstrations, assemblies, etc. These actions will 

give you strength, as shared empathy helps 

sustain each other. If you feel the situation is 

overwhelming you, you can make an 

appointment with a therapist. 

5. Act meaningfully: make donations, participate 

in campaigns, attend rallies, marches, gatherings, 

cultural events, share information responsibly, or 

support those affected in some way. Any of these 

ways will make you stronger and more resilient. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

6. Cuida tu cuerpo y tu rutina: recordar que el 

cuerpo siente lo que la mente no puede expresar, 

por eso es importante encontrar un equilibrio y 

para lograrlo puedes realizar lo siguiente: dormir 

bien, comer saludablemente, hacer ejercicio, 

respirar profundamente, encontrar formas 

divertidas de pasar un tiempo diariamente. 

También es muy importante realizar actividades 

que te reconecten con la vida: arte, naturaleza, 

espiritualidad, relaciones. 

Y recuerda: sufrir con o por el mundo no te hace 

más útil, pero cuidar de si mismo es un acto de 

resistencia. 

Desde el enfoque islámico, Dios también nos 

ofrece consuelo para hacer llevaderas las 

situaciones dolorosas que afectan 

profundamente todo el ser.  

Un principio islámico muy importante para el 

creyente es la sakina que significa: (tranquilidad o 

serenidad divina)  

Ibn Qayyim al-Jawziyya (en Madarij as-Salikin):   

Define la sakina como "una luz celestial que Allah 

deposita en el corazón del creyente", eliminando 

dudas y agitación. Es fruto de la certeza (yaqin) y 

la entrega a Allah. 

Menciones en el Corán y la Sunnah   

En el Corán:   

- Surah Al-Baqarah (2:248): Allah señala la sakina 

como un signo de Su apoyo:   

 "Y su Profeta les dijo: ‘En verdad, la señal de su 

reino será que el Arca [de la Alianza] vendrá a 

ustedes, en la cual hay sakina de su Señor"  

 Aquí, el Arca contiene reliquias sagradas que 

infunden calma en los creyentes.   

- Surah Al-Fath (48:4, 18:26): Desciende sobre los 

creyentes durante el Pacto de Hudaybiyyah:   

 "Él fue Quien hizo descender la sakina en los 

corazones de los creyentes" (48:4).   

Este estado fortalece la fe ante desafíos.   

6. Take care of your body and your routine: 

Remember that the body feels what the mind 

cannot express, so it is important to find balance. 

To achieve this, you can do the following: sleep 

well, eat healthy, exercise, breathe deeply, and 

find fun ways to spend time each day. It is also 

very important to engage in activities that 

reconnect you with life: art, nature, spirituality, and 

relationships. 

And remember: suffering with or for the world 

does not make you more useful, but taking care 

of yourself is an act of resilience. 

From an Islamic perspective, God also offers us 

comfort to cope with painful situations that 

profoundly affect our entire being. 

A very important Islamic principle for the believer 

is sakina, which means (divine tranquility or 

serenity). 

Ibn Qayyim al-Jawziyya (in Madarij as-Salikin): 

Defines sakina as "a heavenly light that Allah 

places in the heart of the believer," eliminating 

doubts and agitation. It is the fruit of certainty 

(yaqeen) and surrender to Allah. 

Mentions in the Quran and Sunnah 

In the Quran: 

- Surah Al-Baqarah (2:248): Allah points to sakina 

as a sign of His support: 

"And His Prophet said to them: 'Verily, the sign of 

your kingdom will be that the Ark [of the 

Covenant] will come to you, in which is sakina 

from your Lord." 

Here, the Ark contains sacred relics that instill calm 

in believers. 

- Surah Al-Fath (48:4, 18:26): It descends upon 

believers during the Covenant of Hudaybiyyah: 

"It is He Who sent down sakina into the hearts of 

believers" (48:4). 

This state strengthens faith in the face of 

challenges. 



  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

En la Sunnah: (tradición profética) 

Aunque el término no aparece en los seis kalimas, 

hadices vinculan la sakina con actos de 

adoración. Por ejemplo, el Profeta Muhammad 

(PB) describió la calma durante la oración como 

un don divino, reflejando la esencia de la sakina. 

Los seis kalimas: 

1.No hay más dios que Alá. Muhammad es el 

mensajero de Alá. 

2.Doy testimonio de que nadie es digno de 

adoración sino Dios, el Único, sin asociados, y doy 

testimonio de que Muhammad es Su siervo y 

Mensajero. 

3.Gloria a Alá y Alabado sea Alá. No hay más dios 

que Alá, y Alá es el Más Grande. No hay fuerza ni 

poder excepto en Alá. 

4.No hay nadie digno de adoración excepto Alá. 

Él es el único. No tiene copartícipes. Para Él es el 

reino. Y por Él es la alabanza. Él da la vida y causa 

la muerte. Y Él está vivo. No morirá jamás. 

Poseedor de Majestad y Reverencia. En Su mano 

está la bondad. Y Él es la bondad. Y Él es 

poderoso en todo. 

5. Pido perdón a Alá, mi Señor, por cada 

pecado que cometí consciente o 

inconscientemente, en secreto o abiertamente, y 

me vuelvo hacia Él, tanto del pecado que 

conozco como del que no conozco. Ciertamente 

Tú, Tú conoces lo oculto, disimulas los errores y 

perdonas los pecados. Y no hay poder ni fuerza 

excepto en Alá, el Altísimo, el Más Grande. 

6. ¡Oh, Alá! Ciertamente, busco protección 

en Ti, pues no te asocio nada, y lo sé. Y te pido 

perdón por lo que no sé. Me arrepentí de ello y 

me liberé de la incredulidad, el politeísmo, la 

falsedad, la calumnia, la innovación, los chismes, 

las malas acciones, la culpa y la desobediencia, 

de todo ello. Y me someto y digo que no hay 

nadie digno de adoración excepto Alá; 

Muhammad es el Mensajero de Alá. 

 

In the Sunnah (Prophetic Tradition): 

Although the term does not appear in the six 

kalimas, hadiths link sakina with acts of worship. 

For example, the Prophet Muhammad (PBUH) 

described calmness during prayer as a divine gift, 

reflecting the essence of sakina. 

The Six Kalimas: 

1. There is no god but Allah. Muhammad is the 

Messenger of Allah. 

2. I bear witness that none is worthy of worship but 

God, the One, without partners, and I bear witness 

that Muhammad is His servant and Messenger. 

3. Glory be to Allah and Praise be to Allah. There is 

no god but Allah, and Allah is the Greatest. There 

is no might or power except in Allah. 

 

4. There is none worthy of worship except Allah. He 

is the One. He has no partners. To Him belongs the 

kingdom. And through Him belongs praise. He 

gives life and causes death. And He is alive. He will 

never die. Possessor of Majesty and Reverence. In 

His hand is goodness. And He is goodness. And He 

is All-Powerful. 

5. I ask forgiveness of Allah, my Lord, for every sin I 

committed knowingly or unknowingly, secretly or 

openly, and I turn to Him, both the sin I know and 

the sin I do not know. Surely You, You know the 

unseen, You conceal errors, and You forgive sins. 

And there is no power or strength except with 

Allah, the Most High, the Most Great. 

6. O Allah! Surely, I seek protection in You, for I 

associate nothing with You, and I know it. And I 

ask forgiveness for what I do not know. I repented 

from it and freed myself from disbelief, polytheism, 

falsehood, slander, innovation, gossip, evil deeds, 

blame, and disobedience—from all of it. And I 

submit and say that there is none worthy of 

worship except Allah; Muhammad is the 

Messenger of Allah. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dimensiones espirituales y prácticas  

Manifestaciones: 

•En la adversidad: Calma en conflictos, como en 

la batalla de Hunayn (Surah At-Tawbah 9:40).   

•En la adoración: Serenidad durante la oración o 

la recitación coránica, vinculada al Kalima Tayyab 

(primer Kalima), que afirma la unicidad divina.  

 Caminos para alcanzarla:   

•Tawakkul (confianza en Allah): Como expresa el 

Kalima Tauheed (cuarto Kalima): "No hay poder ni 

fuerza excepto con Allah".   

•Arrepentimiento: El Kalima Istighfar (quinto 

Kalima) purifica el corazón, facilitando la llegada 

de la sakina. 

Por eso la sakina trasciende la mera tranquilidad 

emocional: es un don divino que arraiga la fe en 

el corazón, mencionado en el Corán y analizado 

por sabios como Ibn Qayyim y Al-Ghazali. Su 

esencia se nutre mediante la práctica constante 

de los pilares del Islam* (como recitar los Kalimas), 

la purificación interior y la entrega a Allah. En la 

espiritualidad contemporánea, sigue siendo un 

antídoto contra la ansiedad y la incertidumbre, 

recordando que "No hay poder ni fuerza excepto 

con Allah" (Kalima Tamjeed). 

Esforcémonos por alcanzar la sakina, siguiendo los 

kalimas que nos llevarán al éxito tanto en ésta 

vida, como en la siguiente y elevamos nuestras 

oraciones a Dios Todo Poderoso para que de alivio 

a nuestros hermanos palestinos y que en su 

medida justa castigue al opresor.  

Spiritual and practical dimensions. 

Manifestations: 

• In adversity: Calm in conflicts, such as in the 

Battle of Hunayn (Surah At-Tawbah 9:40). 

• In worship: Serenity during prayer or Quranic 

recitation, linked to the Kalima Tayyab (first 

Kalima), which affirms divine oneness. 

Paths to achieving it: 

• Tawakkul (trust in Allah): As the Kalima Tauheed 

(fourth Kalima) expresses: "There is no power or 

strength except with Allah." 

• Repentance: The Kalima Istighfar (fifth Kalima) 

purifies the heart, facilitating the arrival of sakina. 

Therefore, sakina transcends mere emotional 

tranquility: it is a divine gift that roots faith in the 

heart, mentioned in the Quran and analyzed by 

scholars such as Ibn Qayyim and Al-Ghazali. Its 

essence is nurtured through the constant practice 

of the pillars of Islam* (such as reciting the Kalimas), 

inner purification, and surrender to Allah. In 

contemporary spirituality, it remains an antidote to 

anxiety and uncertainty, reminding us that "There is 

no power or strength except with Allah" (Kalima 

Tamjeed). 

Let us strive to achieve sakina, following the 

kalimas that will lead us to success both in this life 

and the next, and we raise our prayers to God 

Almighty that He may grant relief to our Palestinian 

brothers and sisters and punish the oppressor in 

due measure. 

 

Margarita Aguirre Macías es psicóloga de 

formación y cuenta con una maestría en 

educación. Con una sólida trayectoria en el 

ámbito académico y en la gestión educativa, 

ha impulsado el desarrollo integral de los 

estudiantes mediante entornos de 

aprendizaje inclusivos, reflexivos y orientados 

a la formación humana y profesional. 

Actualmente se desempeña como directora 

de bachillerato. 

Margarita Aguirre Macías is a psychologist by 

training and holds a master's degree in 

education. With a solid track record in 

academia and educational management, 

she has promoted the holistic development 

of students through inclusive, reflective 

learning environments geared toward 

personal and professional development. She 

currently serves as a high school principal. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Barakah®, la primera revista 

musulmana en México, constituye una 

idea original de Martha Leticia Martínez 

de León…. Silencio, bajo el sello de 

Editorial Silencio, en su calidad de 

Directora editorial, le corresponden la 

edición y el diseño de esta 

publicación. 

El artículo titulado La salud mental ante 

el genocidio en Gaza es autoría de la 

Mtra. Margarita Aguirre Macías. 

Todos los derechos reservados. Esta 

obra se encuentra protegida bajo 

registro internacional. 

 

Barakah®, the first Muslim magazine in 

Mexico, is the brainchild of Martha 

Leticia Martínez de León…. Silencio, under 

the imprint of Editorial Silencio, is 

responsible for the editing and design of 

this publication in her capacity as 

Editorial Director. 

The article entitled Mental Health in the 

Face of Genocide in Gaza was written 

by Margarita Aguirre Macías. 

All rights reserved. This work is protected 

under international registration. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


