
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
المكسيكفيإسلاميةمجلةأول

المؤمنينغيرومعالعلممع،الأخرىالأديانمعللحوار

 La primera revista musulmana en México para fomentar el diálogo interreligioso, científico y con el no creyente 

  

1443-2022 

Número X 

ركة  ب    

Filosofía islámica 



 

 

 

 

 

 

Página legal 
 

Todos los derechos (idea original, investigación y diseño) pertenecen a  

Martha Leticia Martínez de León… Silencio  سكوت   فرح  ® 

 

Por tada 
Imagen tomada de http://elmed.io/ 
 

Sin fines de lucro 

La creación de esta revista tiene como fundamento ser una Bendición  -Barakah®, al 

compartir el conocimiento del islam para fortalecer el dialogo interreligioso, científico y con el 

no creyente 

Barakah® 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Barakah es la gracia de D/os dispersa en personas, lugares, objetos y 

manifiesta la revelación de D/os.  Es la fuerza de D/os contraída para ser compartida 

y fortalecer a quien la otorga y recibe. 

La Barakah pertenece al misticismo islámico.  

Es la fuente de donde emana el agua divina, la única capaz de saciar la sed del 

Hombre, porque como menciona el sabio del islam 

Amr Elwardany 

No es el agua quien te quita la sed, es   



 

 

 

 

 
 

 

 



Editorial 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Las enseñanzas fundamentadas en el islam tienen su raíz en la revelación coránica y en cada una de las enseñanzas 

del Profeta, siendo a partir de ello que el pensamiento científico, filosófico y religiosos se desarrolla, creando 

obras fundamentales para el desarrollo cultural, sin embargo, este conocimiento fundamentado en el islam, se 

ha confundido con la filosofía árabe, la cual demarca únicamente el pensamiento de los pueblos pertenecientes 

a esta etnia, es así como la filosofía árabe se aleja de la filosofía islámica la cual se ha formado y continúa 

desarrollándose a través de los conocimientos de los diversos pueblos musulmanes como lo son Irán, Pakistán, 

parte de India, Indonesia, Tailandia y España donde se desarrollo una gran parte de la filosofía islámica.  

Ante esto, el número X de Barakah® se escribe para explicar las diferencias, pero sobre todo el 

entrelazamiento que la filosofía islámica crea en todos los aspectos de la vida no solo del musulmán sino de todos 

los seres humanos.  

Martha Leticia Martínez de León… Silencio  سكوب   ف رح  ® 

 

 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Hablar de FILOSOFÍA ISLÁMICA implica el desarrollo y las 

circunstancias entrelazadas con la religión, la espiritualidad y la 

ética, las cuales dan sentido al fiqh o el llamado Derecho canónico, 

y va más allá de la estructura histórica que la tradición le ha 

otorgado, y la cual muestra ciertas obras de grandes pensadores 

musulmanes que fueron traducidos  al latín en la época de la 

escolástica medieval, como lo fue Averroes o Avicena, quienes en 

occidente fueron  considerados grandes maestros del pensamiento 

árabe, sin embargo, en el Oriente, en la zona indoeuropea, como 

lo es Irán, Averroes nunca fue reconocido, esto se debe en 

particular, en que para el pensamiento musulmán, el concepto de 

filosofía como lo visualiza occidente está muy alejado del Falsafa y 
del Faylasuf, términos que fueron equívocamente asemejados a la 

Filosofía y al Filosofo occidental, la cual apoyada en la escolástica 

dividía filosofía de teología, hecho que en el islam es 

incomprensible, ya que para los musulmanes nada y mucho menos 

el conocimiento y el pensamiento puede alejarse de Allah.  

El pensamiento islámico utiliza el termino HIkmat para referirse a la 

Sabiduría, y llama HIKMAT ilahiya a lo que los pensadores griegos 

nombraron teosofía, así la llamada ÍLM ILAHI o ciencia Divina se 

fundamenta en las enseñanzas de los Profetas, lo cual implica que 

a diferencia de la filosofía occidental y cristiana, la filosofía islámica 

hace de la revelación la semilla de toda reflexión, acto y 

pensamiento, siendo la desarrollada por el islam shiita la que 

desarrolla la llamada filosofía profética dividida en el imamismo 

duodecimano y el ismailismo.  Aunado al desarrollo de estás 

filosofías se encuentra la filosofía mística del sufismo. 

El desarrollo de la filosofía islámica es muy extenso, sin embargo, 

trataremos de describir los puntos fundamentales los cuales 

ayudarán a comprender la belleza del islam y la forma en la que esta 

forma de vida fortalece el caminar de todos los musulmanes en 

nombre de Allah. 

 

 

EN EL PRINCIPIO 

La revelación al profeta Muhammad por parte del ángel 

Gabriel dio origen a uno de los Libros Sagrados más hermosos 

y profundos, el Qur´an, en donde se resguarda el último 

mensaje revelado por D/os a un profeta.  El Qur´an, no niega 

los mensajes anteriores, al contrario, los remarca, limpia de las 

doctrinas y los revela de manera sencilla, profunda y pura. El 

pueblo musulmán, por llamar así a la comunidad musulmana 

de todo el mundo se considera una sociedad  Ahl al-Kitab, es 

decir, poseedora de un Libro Sagrado, el cual fue enviado 

desde el cielo, para ser parte de los otros Libros revelados, la 

Torá a los judíos y el Inyil o Evangelio a los cristianos.  

Este beneficio por parte de Allah, creo en el creyente una 

responsabilidad profunda no sólo de guiarse a través de lo 

revelado, sino de cada día estudiar el Qur´an así como los otros 

Libros Sagrados para comprender lo que Allah designa y 

enseña, teniendo como fundamento el sometimiento a esta 

Palabra, de ahí el nombre de musulmanes, es decir, los 

sometidos a D/os, lo cual no implica una obediencia ciega, sino 

una aceptación consagrada a su Voluntad, donde se 

comprende que cada experiencia es buena porque es enviada 

por D/os para fortaleza y crecimiento del ser humano, alejando 

el sentimiento de castigo, pecado y culpa, conceptos que no 

existen en la filosofía musulmana. 

Esta visión de la vida por parte del creyente y pensador 

musulmán otorgan un vuelco al pensamiento cristiano 

occidental fundamentado en gran parte en la culpa, el pecado, 

la duda, la incertidumbre, el martirio, por mencionar algunos. 

A diferencia de esto el pensamiento islámico desarrolla una 

filosofía alejada de toda duda, lo cual puede parecer 

incomprensible para una filosofía occidental donde el Cogito 
ergo sum, es parte del desarrollo del pensamiento.  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El creyente musulmán desarrolla en su cerebro una manera muy 

distinta de comprender la vida y su existencia, porque en el 

momento en el cual no existe la duda sino la voluntad divina, la 

contemplación del mundo y de los lenguajes humanos es 

completamente diversa.  

En base a la voluntad de Allah, el pensador musulmán hace una 

interpretación hermenéutica de todo instante, y es por esta razón, 

que el conocimiento, el estudio y la reflexión son sagrados para 

todo musulmán, siendo incluso, lo único por lo cual se permite 

dejar de rezar. La hermenéutica está presente en la vida del hombre 

y la mujer, incluso los niños crecen bajo este presupuesto, 

interpretar todo como un mensaje de D/os.   

A esto se le da el nombre de Haqiqat, ya que a cada acto se le 

otorga un sentido espiritual, lo cual otorga por lógica un valor 

inexorable al cuerpo, a las emociones-sentimientos, a la sexualidad, 

a los instintos, sensaciones, y sobre todo a la razón, la cual otorga al 

creyente musulmán el concepto de diversidad de pensamiento, por 

lo que no se tienen dogmas, doctrinas y sobre todo se niega el 

concepto de Verdad Absoluta, ya que esto, como también lo señala 

el judaísmo, asesina el Misterio de D/os y así mismo encarcela la 

libertad de pensamiento, porque los dogmas imponen obediencia 

y niegan cuestionamientos, mientras que la filosofía musulmana 

fundamentada en al enseñanza coránica enaltece la reflexión, 

porque de esta manera la Palabra de Allah se extiende, se vuelve 

más profunda y se devela interminable. 

Y es interminable porque la búsqueda espiritual hace que el 

pensamiento acepte la evolución de otros lenguajes, es así como la 

filosofía islámica tiene como precepto dar voz, escucha y silencio a 

cada uno de los diversos sentidos espirituales que tiene el ser 

humano, es decir, el islam resalta la espiritualidad del cuerpo, de 

las emociones y sentimientos, de los instintos, de las sensaciones, 

de la sexualidad, de la razón y de la espiritualidad, sí, para la filosofía 

musulmana existe espiritualidad en la razón y en la propia 

espiritualidad, aunque esto podría parecer inentendible.  

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La filosofía islámica tiene su centro en la espiritualidad, mientras 

que la filosofía occidental se fundamenta en la alegoría, y esto 

provoca una forma de vida completamente distinta, porque 

mientras el occidentalismo se muestra alegórico, idealista y por 

lo tanto pasivo, el pensamiento islámico de devela espiritual, 

revolucionario y utópico. Es así como está forma de contemplar 

la vida a provocado una filosofía islámica en ocasiones 

incomprensible para todo el que idealiza y duda. 

Es de comprender que de manera semejante a como los otros 

Libros Sagrados tienen su origen en una pregunta, el Qur´an se 

fortalece en el cuestionamiento ¿No soy yo vuestro D/os?, 

teniendo claro que en una religión donde la duda no existe, la 

respuesta es clara y enriquece el día a día, y sobre todo hace 

presente las enseñanzas de los profetas, las cuales dan origen a 

la llamada Sharia´at o Ley divina. 

Otro punto importante es comprender que la filosofía islámica 

no tiene como centro la evolución sino el ascenso, así, el pasado, 
no está detrás sino bajo los pies, mencionan los sabios, porque 

el pasado son la raíz de cada persona, porque en este pasado se 

encuentran las voces de los profetas, las cuales crean una 

escalera hacia la Sabiduría de la misión de cada persona, los 

cuales se apoyan en los llamados ángeles del conocimiento: 

•  Áql fa´´ al – Inteligencia agente – llevada por el ángel del 

Conocimiento. 

• Rúh al – Qods, - Espíritu Santo – el ángel Gabriel – 

conducida por el ángel de la Revelación. 

 

Lo cual es desarrollado en particular por Avicena y Farabi, en 

donde el saber se vuelve fundamento de la fe, al contrario del 

pensamiento desarrollado por Averroes, el cual se separa de la 

filosofía islámica. 

 

  

Ante esto, el VI Imam, shiíta, Ja´far Sádiq, menciona: 

El Qur´an se fundamenta en cuatro puntos, de manera semejante 

a los puntos cardinales: 

* ibarat – expresión enunciada 

* isharat – dimensión alusiva 

* lata´if – mundo suprsensible / el mundo oculto 

* haqa´iq – doctrinas espirituales 

Cada una se manifiesta y se hace presente en la sumisión a D/os 

y en la consagración de su voluntad. Aunado a ello, Ali ibn Abi 

Talib, menciona: 

Cada Sura del Qur´an, se manifiesta en cuatro sentidos: 

• Zahir – el exotérico – perteneciente a la recitación oral. 

• Batin – el esotérico – para la comprensión interior. 

• Hadd – el límite – raíz de lo lícito y lo ilícito. 

• Mottala – el proyecto divino – el proyecto de Allah, su 

voluntad. 

Y como punto fundamental el imam Ja´far menciona las siete 

modalidades de la revelación, las cuales tiene su reflejo en los 

siete lenguajes, fortalecidos en el versículo 65,12 donde se habla 

de los siete cielos y las siete tierras, explicadas en el hadith de los 

llamados, siete sentidos esotéricos, los cuales muestran los 

grados espirituales de cada ser humano, siendo estos los que 

corresponden al cuerpo, a las emociones-sentimientos, a los 

instintos, a las sensaciones, a la razón, a la sexualidad y a la 

espiritualidad.  

Es así como la filosofía musulmana se desarrolla a partir de cada 

uno de estos puntos teniendo como base, centro y fin, la 

voluntad de Allah. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ante esto Avicena escribe en relación al sura 113: 

Me refugio en Aquel que hace estallar la aurora, es decir, en 

Quien expande las tinieblas del no-ser a través de la luz del ser, 

principio primordial, el Ser necesario por sí mismo. Y este 

estallido de luz, inherente a su bondad absoluta, se encuentra 

en la ipseidad misma por intención primera. Siendo la 

inteligencia primera, el primero de los seres que emanan de Él.  

El mal no existe en ella, más allá de aquel que está oculto bajo 

la expansión de la luz del Primer Ser, de esa opacidad inherente 

a la quididad procedente de su esencia.  

Es así que la filosofía islámica se desarrolla a través de tres 

conceptos y formas de contemplar y comprender la existencia:  

• Tafsir – la exegesis literal, teniendo como centro las 

ciencias islámicas. 

• ta´wil – reflexión fundamentada en la inspiración divina y 

cuya meta es la dirección espiritual. 

• Tafhim – la hermenéutica superior, fundamentada en 

hacer comprender que todo viene de Allah. 

Lo cual lleva a comprender que la filosofía islámica pura, se 

relaciona con el Tafhim y no con la Haqiqat cercana a la filosofía 

occidental. Es de recordar que la filosofía islámica no tiene 

presente la duda, lo cual lleva a cada cuestionamiento a la 

interiorización para renovar la sabiduría del libre albedrío y sobre 

todo la responsabilidad que todo ser humano tiene hacía Allah, 

hacia sí mismo y hacia el otro y la cual surge en el momento 

exacto en el cual surge la pregunta. Es decir, la pregunta no lleva 

a la duda, sino a la responsabilidad de comprender y con base a 

ello aceptar la voluntad de D/os. 

Por otra parte, la filosofía islámica no tiene como referencia el 

tiempo, sino el espacio en el cual se encuentra cumpliendo la 

voluntad de Allah. 

 

 

Por medio de la Yihad, o guerra interior, la cual hará en cada 

estudioso o creyente un nacimiento espiritual llamado WILADAT 

RUHANIYA, el cual debe de surgir a cada instante y sobre todo 

después de cada oración, porque ese espacio que toma el 

orante a lo largo del día, le otorga una nueva manera de 

contemplar el espacio Enel cual habita, y por ende lo lleva a 

evolucionar en su pensamiento y en su forma de contemplar la 

vida.  

Vida que se contempla a través de la existencia como símbolo y 

no como signo, porque el signo encierra mientras que el símbolo 

expande, acrecentando el Misterio de D/os, donde la 

imaginación es parte fundamental para el desarrollo de la 

filosofía, pero no la imaginación como se entiende en occidente 

sino ese nivel imaginativo que abre los 25 mundos cuánticos y 

que da sentido a la mística y no a lo mítico como lo hace la 

filosofía occidental.  

La mística es la semilla de la filosofía islámica y no al revés como 

se puede pensar. Esta profundidad de pensamiento se 

encuentra en todo, y en particular en la escritura porque como 

mencionan los sabios musulmanes, se escribe de derecha 

izquierda para nunca olvidar de dónde venimos, para que cada 

paso, acto, palabra, pensamiento y silencio recuerde que 

venimos de D/os, nos construimos a través de la reflexión de su 

revelación, para retornar a Él, por ello, el pasado se lleva en los 

pies y no en la espalda.  

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La Filosofía islámica y el mundo 

Es de reconocer que la escuela de Toledo, mostró al mundo el 

conocimiento islámico, sin embargo, la falta de comprensión de 

los términos árabes y sobre todo el hecho de que se 

occidentalizaron los significados de los conceptos en lugar de 

arabizar el español provocaron carencias y errores que llevaron a 

un desequilibrio y sobre todo a modificar la filosofía árabe y 

adecuarla a occidente robándole su esencia, ética, profundidad 

y sobre todo sabiduría. Aunado a ello, está la prohibición de 

ciertos libros por parte de la Iglesia de la España, la cual 

censuraba todo lo que cuestionara el cristianismo romano. 

Sin embargo, es de resaltar que muchas obras islámicas fueron 

traducidas, pero como ya se mencionó se fueron acomodando a 

las necesidades occidentales y cristianas, las cuales se 

fundamentaron en el Platonismo y el neoplatonismo, dándole un 

sentido completamente distinto a la esencia musulmana, y lo cual 

llevo con el tiempo al rechazo al sufismo el cual perpetuaba la 

esencia de la filosofía islámica de manera semejante a como la 

doctrina cristiana censuro el desarrollo de su propio misticismo.  

Es de entenderse que la filosofía islámica desarrolla su 

pensamiento a través de la sabiduría profética y coránica, 

teniendo en ello su esencia, por lo que cualquier tipo de 

interpretación fuera de estos preceptos la saca de su contexto y 

la llena de ideas que la despojan de sí misma, es así que todo 

hermeneuta en filosofía islámica debe de tener pleno 

conocimiento en los Libros Sagrados en especial el Qur´an, así 

como de la Sharía y los hadith del profeta, y sobre todo tener un 

conocimiento en la lengua árabe, para así poder entender la 

esencia de cada palabra e incluso de los espacios, de ese Silencio 

de la tinta donde se oculta otro mensaje divino. 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio  سكوب   ف رح  ® 

 

 

BIBLIOGRAFÍA 

F.SCHUON, Comprendre l´islam, París, Gallimard, 1962, 

traducido por Este Serra, J.J Olañeta, Palama de Mañorca, 1977. 

P.NWYIA,  Exege coranique et langage mysitique. Beyrouth, 

1970. 

H. CORBIN, Islam iraien, aspects spirituels el philosophiques. 

Gallimard, Paris, 1991.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Las pérdidas y los duelos, una aproximación islámica y 

psicológica 

 

En el nombre de Allah El más Misericordioso, El más Compasivo. 
Y que la paz y las bendiciones de Allah sean sobre su Profeta 

Mohammed, toda su familia y sus compañeros. Amén. 

  

El ser humano sufre pérdidas a lo largo de toda su existencia, 

desde que es un bebé pierde de vista a su madre y llora, en la 

infancia pierde algún juguete, el adolescente pierde una buena 

nota en la escuela, un joven puede perder una relación amorosa, 

en la adultez un bien económico e incluso la salud, en la vejez se 

pierde la fuerza y vitalidad y así transcurre la vida. El ser humano 

es un ser sociable y durante todo el ciclo vital cuando algún lazo 

se rompe por alguna pérdida; surge el duelo, puede causar 

dolor profundo e incluso puede paralizar las distintas áreas de 

vida de las personas. 

Hay muy variados tipos de pérdidas, por ejemplo: de objetos, de 

personas, en si mismo como las enfermedades, trabajo, 

emocionales, habilidades cognitivas, motoras, objetos etc. 

Entonces, éstas llevan a duelos. Cabe mencionar que este texto 

no solo alude a las pérdidas de personas, se tomarán en cuenta 

las mencionadas anteriormente y que acciones posibles realizar 

cuando se está sufriendo por alguna de ellas. Entonces, ¿cómo 

se define un duelo? 

Duelo es un término que, en nuestra cultura, suele referirse al 

conjunto de procesos psicológicos y psicosociales que siguen 

a la pérdida de una persona con la que el sujeto en duelo, el 

deudo estaba psicosocialmente vinculado. 

El duelo, del latín dolus (dolor) es la respuesta emotiva a la 

pérdida de alguien o de algo. 

 

 

Duelo para la Real Academia de Lengua tiene varios significados:  

1. Dolor, lástima, aflicción o sentimiento  

2. Demostraciones que se hacen para manifestar el 

sentimiento que se tiene por la muerte de alguien.  

3. Reunión de parientes, amigos o invitados que asisten a la 

casa mortuoria, a la conducción del cadáver al cementerio o 

a los funerales.  

4. Hay otro sentido de duelo, al menos en castellano, que 

hace referencia a desafío, combate entre dos, que algunos 

autores han querido relacionarlo con la elaboración del 

duelo y el desafío que supone la organización de la 

personalidad del deudo”. CABODEVILLA (2007) 

De manera muy sintetizada se explican algunos modelos 

psicoanalíticos (Freud y Melaine Klein) para comprender el duelo: 

Ya los trabajos de Freud en su obra “Duelo y melancolía” 

(1917) define los objetivos de la elaboración del duelo en: 

1. La retirada de la libido invertida en el objeto. 2. Su sana 

reinversión en otro objeto. En definitiva 3. Freud creó un 

modelo de duelo muy directamente inspirado por la 

depresión, la melancolía, y en el cual las relaciones con los 

demás, con los “objetos”, son el elemento fundamental de 

la pérdida que se experimenta con el duelo, es decir, 

cuando se pierde afectivamente algo o a alguien 

significativo, se pierde una parte del yo, del mundo interno, 

de la estructura personal. 

Melaine Klein insistió en que cada duelo reaviva la ambivalencia 

residual, nunca completamente elaborada, con respecto a nuestro 

objeto primigenio. El duelo, para Melaine Klein, supone 

alteraciones más profundas de nuestra relación con nuestros 

recuerdos, con nuestras representaciones mentales conscientes e 

inconscientes que nos vinculan con la madre, el padre, la familia 

original. CABODEVILLA (2007) 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Otro modelo es el de la teoría del vínculo de Bowlby.  

“Esta teoría describe el desarrollo psicoemocional sano en el ser 
humano. La persona desarrolla de forma instintiva vínculos 
(apegos). El mantenimiento de un vínculo se experimenta como 
fuente de seguridad y dicha.  La meta de la conducta de apego 
es mantener un vínculo afectivo. Cuando tales vínculos se ven 
amenazados o rotos, se suscitan intensas reacciones emociona”. 
CABODEVILLA (2007) 

Pero la pregunta es ¿qué se puede hacer en estos casos cuando 

se sufre una pérdida? Hay diversas maneras de cómo enfrentar 

pérdidas y duelos, una de ellas es el no situarse solo en el 

pensamiento pesimista ya que no se podrá ver desde otra 

perspectiva u otro ángulo. Por ejemplo, cuando al Profeta 

Mohammed la paz y las bendiciones de Allah sean sobre él, fue 

expulsado de la ciudad de la Mecca, él continuó su misión 

profética en Medina y nunca abandonó el transmitir el mensaje 

del Islam, aun estando en nuevas tierras, sin embargo; en esta 

ciudad la gente aceptó el mensaje muy rápido. Otro ejemplo es 

que cuando al Imán Ibn Taimiyah lo encarcelaron perdiendo así 

su libertad, sucedió que cuando dejó la prisión, lo hizo más sabio. 

La gran mayoría de pérdidas traen consigo algo positivo, por 

ejemplo; muchas personas se angustian o caen en depresión 

cuando son despedidas de su trabajo, sin embargo; encontraron 

mejores oportunidades que en el anterior; otras por la dificultad 

de encontrar otro trabajo tuvieron que quedarse más tiempo en 

casa, pero ganaron conocimiento en alguna rama que siempre 

les interesó estudiar. Otras personas perdieron su libertad, pero 

al salir de prisión sintieron que tenían un mejor corazón, algunas 

perdieron la salud, pero eso les hizo conscientes de la 

importancia de vivir y valorar lo que en realidad tiene valor etc. 

 

 

Como se mencionó en los ejemplos anteriores, toda pérdida 

tiene siempre dos caras, tomar conciencia, analizar las dos partes 

y tener paciencia facilita una perspectiva diferente y más 

optimista que si solo se tiene una sola óptica. 

Allah exaltado sea menciona en el Corán que ha dado buenas 

nuevas a tres cosas para quienes tienen paciencia: 

“Y por cierto que os probaré con algo de temor, hambre, pérdida 

de bienes, vidas y frutos, pero albricia a los pacientes [que 

recibirán una hermosa recompensa]. Aquellos que cuando les 

alcanza una desgracia dicen: En verdad somos de Allah y ante Él 

compareceremos. Éstos son quienes su Señor agraciará con el 

perdón y la misericordia, y son quienes siguen la guía”. [al-

Baqarah 2:155-157] 

Tener paciencia en los momentos difíciles tiene su recompensa, 

a continuación, se citan los siguientes hadices: 

Al-Bujari (1496) y Muslim (1053) narraron que Abu Sa’id al-Judri 

(que Allah esté complacido con él) dijo: El Mensajero de Allah (la 

paz y las bendiciones de Allah sean con él) dijo: “…todo aquel 

que tenga paciencia Allah le otorgará paciencia, y nadie nunca 

recibe nada mejor y más generoso que la paciencia”. Y Muslim 

(918) narró que Umm Salamah (que Allah esté complacido con 

ella) dijo: Oí que el Mensajero de Allah dijo: “No existe ningún 

musulmán que haya sido afectado por una calamidad y que no 

diga lo que Allah ha establecido – ‘Ciertamente a Allah 

pertenecemos y a Él regresaremos. Oh Allah, recompénsame 

por mis penas y compénsame con algo mejor’ – Allah lo 

compensará con algo mejor”. 

Y Muslim (2999) narró que Suhayb (que Allah esté complacido 

con él) dijo: El Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de 

Allah sean con él) dijo: “Qué maravilloso es el asunto del 

creyente, pues sus asuntos son todos buenos, y esto se aplica 

solamente al creyente.  

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Si le sucede algo bueno, agradece por ello y eso es bueno para 

él. Si le sucede algo malo, lo tolera con paciencia y eso es bueno 

para él”. 

‘Umar ibn ‘Abd al-‘Aziz (que Allah esté complacido con él) dijo: 

Allah no le ha dado ninguna bendición a Sus siervos para luego 

quitárselas y reemplazarla con paciencia, sino que los ha 

compensado con algo mejor de lo que les ha quitado. 

Entender el decreto de Allah Todopoderoso en cada situación 

de la vida por pequeña o grande que sea confortará el corazón 

pues todo tiene una razón de ser que trae consigo un bien, 

aunque de momento no se tenga la capacidad para entenderlo 

y asimilarlo.   

Allah exaltado sea, menciona en el sagrado Corán lo siguiente: 

[Es posible que les disguste algo y sea un bien para ustedes, y es 

posible que amen algo y sea un mal para ustedes] Corán 2:216 

También Allah Misericordioso dice en el Corán: 

¿Acaso Quien responde al afligido cuando lo invoca, alivia los 

pesares y los ha hecho a ustedes los responsables de la Tierra 

[puede equipararse a quien no es capaz de hacer nada de eso]? 

Corán 27:62 

Por eso, cuando sienta que está abatido, invoque al Único, Allah 

le otorgará la mejor solución; incluso tanto en tiempos difíciles 

como en la facilidad, pedir siempre, con lágrimas y arrepentidos 

que Él dará la ayuda siempre. 

“Cuando suban a un barco [y son azotados por una tempestad] 

invocan solo a Dios con sinceridad, pero cuando los pongo a 

salvo llevándolos a la costa, vuelven a dedicar actos de adoración 

a sus ídolos”. Corán 29:65 

 

 

 

En cuanto a las súplicas que se pueden realizar para liberarse de la 

adversidad, también se recomienda leer los libros de la sunnah y 

de las súplicas (El Fortalecimiento del Musulmán) con las cuales se 

invoca a Allah suplicándole, buscando su ayuda y misericordia, 

pues la súplica libera de las angustias, problemas y 

preocupaciones, ser constante en la súplica.  

Allah Exaltado sea dice en el Corán:  

“Su señor dice: Invóquenme que responderé [sus súplicas]” Corán 

40:60 

En lo referente al tratamiento psicológico, lo primero es que la 

persona acepte la pérdida, no negar los sentimientos y el dolor 

que se está sufriendo, de esta manera se evita que la persona 

arrastre a lo largo de su vida la perdida. 

Es indispensable para superar pérdidas y duelos que la persona 

exprese tal y como siente sus emociones y sentimientos, liberarse 

de ellos para encontrar alivio. 

En esta etapa, la persona puede tener algunos trastornos 

alimenticios, del sueño, incluso alteraciones en la percepción 

como escuchar o sentir alucinaciones, por lo tanto, es 

indispensable que la persona asista a tratamiento psicológico y 

acatar las prescripciones del especialista. 

Es importante tomar en cuenta que Allah es El Sustentador y que 

el confiar en Él es lo primero, y lo segundo accionar nosotros 

mismos, tomar las riendas de nuestra vida y no dejárselo todo a Él.   

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Al respecto, el siguiente hadiz: 

Anas ibn Malik informó: Un hombre dijo: "Oh Mensajero de 

Allah, ¿debería atar mi camello y confiar en Allah, o debería 

dejarla desatada y confiar en Allah?" El Mensajero de Allah, la paz 

y las bendiciones sean con él, dijo: "Átala y confía en Allah". 

Sunan al-Tirmidhī 2517 

Por último, el apoyo que brinden la familia, amigos y allegados 

es muy necesario ya que hay momentos de crisis en los que no 

es posible encontrar sosiego. Allah Azza Wajal facilite todos sus 

asuntos, siempre les de la guía y la conciencia del valor que 

tienen dos maravillosos regalos que Él nos otorga, la salud y el 

tiempo. Amén.  

“Luego de toda dificultad viene la facilidad” Corán 94:5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

. 

 

Referencias: 

CABODEVILLA, I. Las pérdidas y sus duelos. Anales Sis 

San Navarra 2007, vol.30, suppl.3, pp.163-176. ISSN 

1137-6627. 

BOWLBY J. La pérdida afectiva. Paidós. Barcelona 1993. 

García, Isa EL CORÁN TRADUCCION COMENTADA 

Tercera Edición Barranquilla, Colombia febrero 2013. 

 

Lic. Psicología Margarita Aguirre Macias



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

¡Qué maravilloso es lo que D/os ha querido! 

اءَ  مَا 
َ للّٰه  ٱ   س   



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Que la contemplación de la Revelación sea la Escucha del Silencio 
 del Misterio de Allah 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio  سكوب    ف رح  ® 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Barakah® 
La primera revista musulmana en México  

para fomentar el diálogo interreligioso, 

científ ico y con él no creyente 

 

Te invita a escribirlos y expresarnos tus 

dudas, temas de interés, opinión y a 

colaborar.  

revistabarakah@gmail.com 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

No hay fuerza ni poder sino con D/os 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


