1443-2022

Nimero X

-
o \ -~
ENCVPETICWE )
Q@A}d\ﬁ@}#\&acgﬁ‘ﬂd\ﬂfﬁ\@)bﬂ
La primera revista musulmana en México para fomentar el didlogo interreligioso, cientifico y con el no creyente

Filosofia islamica



Todos los derechos (idea original, investigacién y diseio) pertenecen a

Martha Leticia Martinez de Ledn... %/ﬂﬂ(%f(ﬁ st-w C)é @

D ortada

Imagen tomada de http://elmed.io/
Sin fines de lucro

La creacidn de esta revista tiene como fundamento ser una Bendicidn -%ﬂaéd/& al

compartir el conocimiento del islam para fortalecer el dialogo interreligioso, cientifico y con el
no creyente



;:
....,_~y.‘...:
" ,.A\..M..lﬁ«.‘r.‘..{!? !

LA T S e




Nidmero dedicado a:

)
v
|
Dra. Nahla El-Haraki
Dra. Mariam Saada
yati
Dr. Amr Elwardany

Porque tus ensefianzas son el sendero hacia los Siete Cielos de la sabiduria



Las ensenanzas fundamentadas en el islam tienen su raiz en la revelacion cordnicay en cada una de las ensefianzas
del Profeta, siendo a partir de ello que el pensamiento cientifico, filoséfico y religiosos se desarrolla, creando
obras fundamentales para el desarrollo cultural, sin embargo, este conocimiento fundamentado en el islam, se
ha confundido con la filosofia &rabe, la cual demarca Unicamente el pensamiento de los pueblos pertenecientes
a esta etnia, es asi como la filosofia arabe se aleja de la filosofia islamica la cual se ha formado y continta
desarrollandose a través de los conocimientos de los diversos pueblos musulmanes como lo son Irén, Pakistan,
parte de India, Indonesia, Tailandia y Espana donde se desarrollo una gran parte de la filosofia islamica.

Ante esto, el nimero X de %WM@ se escribe para explicar las diferencias, pero sobre todo el

entrelazamiento que la filosofia isldmica crea en todos los aspectos de la vida no solo del musulman sino de todos
los seres humanos.

Martha Leticia Martinez de Ledn... %ﬂ@/ﬂ ()}{" 5) &



4&!‘3’!&@4?33

la yujad fi galbi 'iilaa allahu.

No hay nada en mi corazén sino D/os.



Hablar de FILOSOFIA ISLAMICA implica el desarrollo y las

circunstancias entrelazadas con la religién, la espiritualidad y la
ética, las cuales dan sentido al figh o el llamado Derecho candnico,
y va mas alld de la estructura histérica que la tradicién le ha
otorgado, y la cual muestra ciertas obras de grandes pensadores
musulmanes que fueron traducidos al latin en la época de la
escolastica medieval, como lo fue Averroes o Avicena, quienes en
occidente fueron considerados grandes maestros del pensamiento
arabe, sin embargo, en el Oriente, en la zona indoeuropea, como
lo es Irdn, Averroes nunca fue reconocido, esto se debe en
particular, en que para el pensamiento musulman, el concepto de
filosofia como lo visualiza occidente estd muy alejado del Falsafa y
del Faylasuf, términos que fueron equivocamente asemejados a la
Filosofia y al Filosofo occidental, la cual apoyada en la escolastica
dividia filosofia de teologia, hecho que en el islam es
incomprensible, ya que para los musulmanes nada y mucho menos
el conocimiento y el pensamiento puede alejarse de Allah.

El pensamiento islamico utiliza el termino Hlkmat para referirse a la
Sabiduria, y llama HIKMAT ilahiya a lo que los pensadores griegos
nombraron teosofia, asi la llamada /LM ILAHI o ciencia Divina se
fundamenta en las ensefanzas de los Profetas, lo cual implica que
a diferencia de la filosofia occidental y cristiana, la filosofia islamica
hace de la revelacion la semilla de toda reflexion, acto vy
pensamiento, siendo la desarrollada por el islam shiita la que
desarrolla la llamada filosofia profética dividida en el imamismo
duodecimano y el ismailismo. Aunado al desarrollo de estés
filosofias se encuentra la filosofia mistica del sufismo.

El desarrollo de la filosofia islamica es muy extenso, sin embargo,
trataremos de describir los puntos fundamentales los cuales
ayudaran a comprender la belleza del islam y la forma en la que esta
forma de vida fortalece el caminar de todos los musulmanes en
nombre de Allah.

EN EL PRINCIPIO

La revelacién al profeta Muhammad por parte del angel
Gabriel dio origen a uno de los Libros Sagrados mas hermosos
y profundos, el Quran, en donde se resguarda el ultimo
mensaje revelado por D/os a un profeta. El Qur‘an, no niega
los mensajes anteriores, al contrario, los remarca, limpia de las
doctrinas y los revela de manera sencilla, profunda y pura. El
pueblo musulman, por llamar asi a la comunidad musulmana
de todo el mundo se considera una sociedad AA/ al-Kitab, es
decir, poseedora de un Libro Sagrado, el cual fue enviado
desde el cielo, para ser parte de los otros Libros revelados, la
Toré a los judios y el /nyi/ o Evangelio a los cristianos.

Este beneficio por parte de Allah, creo en el creyente una
responsabilidad profunda no sélo de guiarse a través de lo
revelado, sino de cada dia estudiar el Qur’an asi como los otros
Libros Sagrados para comprender lo que Allah designa vy
ensefa, teniendo como fundamento el sometimiento a esta
Palabra, de ahi el nombre de musulmanes, es decir, los
sometidos a D/os, lo cual no implica una obediencia ciega, sino
una aceptacién consagrada a su Voluntad, donde se
comprende que cada experiencia es buena porque es enviada
por D/os para fortaleza y crecimiento del ser humano, alejando
el sentimiento de castigo, pecado y culpa, conceptos que no
existen en la filosofia musulmana.

Esta vision de la vida por parte del creyente y pensador
musulman otorgan un vuelco al pensamiento cristiano
occidental fundamentado en gran parte en la culpa, el pecado,
la duda, la incertidumbre, el martirio, por mencionar algunos.
A diferencia de esto el pensamiento isldmico desarrolla una
filosofia alejada de toda duda, lo cual puede parecer
incomprensible para una filosofia occidental donde el Cogito
ergo sum, es parte del desarrollo del pensamiento.



El creyente musulmén desarrolla en su cerebro una manera muy
distinta de comprender la vida y su existencia, porque en el
momento en el cual no existe la duda sino la voluntad divina, la
contemplaciéon del mundo y de los lenguajes humanos es
completamente diversa.

En base a la voluntad de Allah, el pensador musulmén hace una
interpretacion hermenéutica de todo instante, y es por esta razén,
que el conocimiento, el estudio y la reflexion son sagrados para
todo musulman, siendo incluso, lo Unico por lo cual se permite
dejar de rezar. La hermenéutica esté presente en lavida del hombre
y la mujer, incluso los nifos crecen bajo este presupuesto,
interpretar todo como un mensaje de D/os.

A esto se le da el nombre de Hagigat ya que a cada acto se le
otorga un sentido espiritual, lo cual otorga por légica un valor
inexorable al cuerpo, a las emociones-sentimientos, a la sexualidad,
a los instintos, sensaciones, y sobre todo a la razdn, la cual otorga al
creyente musulman el concepto de diversidad de pensamiento, por
lo que no se tienen dogmas, doctrinas y sobre todo se niega el
concepto de Verdad Absoluta, ya que esto, como también lo sefala
el judaismo, asesina el Misterio de D/os y asi mismo encarcela la
libertad de pensamiento, porque los dogmas imponen obediencia
y niegan cuestionamientos, mientras que la filosofia musulmana
fundamentada en al ensefanza corédnica enaltece la reflexion,
porque de esta manera la Palabra de Allah se extiende, se vuelve
mas profunda y se devela interminable.

Y es interminable porque la busqueda espiritual hace que el
pensamiento acepte la evolucién de otros lenguajes, es asi como la
filosofia islamica tiene como precepto dar voz, escucha y silencio a
cada uno de los diversos sentidos espirituales que tiene el ser
humano, es decir, el islam resalta la espiritualidad del cuerpo, de
las emociones y sentimientos, de los instintos, de las sensaciones,
de la sexualidad, de la razén y de la espiritualidad, si, para la filosofia
musulmana existe espiritualidad en la razéon y en la propia
espiritualidad, aunque esto podria parecer inentendible.




La filosofia islamica tiene su centro en la espiritualidad, mientras
que la filosofia occidental se fundamenta en la alegoria, y esto
provoca una forma de vida completamente distinta, porque
mientras el occidentalismo se muestra alegdrico, idealista y por
lo tanto pasivo, el pensamiento isldmico de devela espiritual,
revolucionario y utépico. Es asi como esta forma de contemplar
la vida a provocado una filosofia isldmica en ocasiones
incomprensible para todo el que idealiza y duda.

Es de comprender que de manera semejante a como los otros
Libros Sagrados tienen su origen en una pregunta, el Quran se
fortalece en el cuestionamiento jNo soy yo vuestro D/os?,
teniendo claro que en una religién donde la duda no existe, la
respuesta es clara y enriquece el dia a dia, y sobre todo hace
presente las ensefianzas de los profetas, las cuales dan origen a
la llamada Sharia ato Ley divina.

Otro punto importante es comprender que la filosofia isldamica
no tiene como centro la evolucion sino el ascenso, asi, e/ pasado,
no esta detras sino bajo los pies, mencionan los sabios, porque
el pasado son la raiz de cada persona, porque en este pasado se
encuentran las voces de los profetas, las cuales crean una
escalera hacia la Sabiduria de la mision de cada persona, los
cuales se apoyan en los llamados angeles del conocimiento:

e Aglfa”al-Inteligencia agente - llevada por el dngel del
Conocimiento.

e Ruh al - Qods, - Espiritu Santo - el angel Gabriel -
conducida por el angel de la Revelacion.

Lo cual es desarrollado en particular por Avicena y Farabi, en
donde el saber se vuelve fundamento de la fe, al contrario del
pensamiento desarrollado por Averroes, el cual se separa de la
filosofia islamica.

Ante esto, el VI Imam, shiita, Jafar Saddig, menciona:

El Qur’an se fundamenta en cuatro puntos, de manera semejante
a los puntos cardinales:

* ibarat - expresion enunciada

* isharat - dimensién alusiva

* lata’if - mundo suprsensible / el mundo oculto
* haga’iq - doctrinas espirituales

Cada una se manifiesta y se hace presente en la sumision a D/os
y en la consagracién de su voluntad. Aunado a ello, Ali ibn Abi
Talib, menciona:

Cada Sura del Qur’an, se manifiesta en cuatro sentidos:

e Zahir - el exotérico - perteneciente a la recitacién oral.

e Batin - el esotérico - para la comprension interior.

e Hadd - el limite - raiz de lo licito y lo ilicito.

e Mottala - el proyecto divino - el proyecto de Allah, su
voluntad.

Y como punto fundamental el imam Jafar menciona las siete
modalidades de la revelacidn, las cuales tiene su reflejo en los
siete lenguajes, fortalecidos en el versiculo 65,12 donde se habla
de los siete cielos y las siete tierras, explicadas en el hadith de los
llamados, siete sentidos esotéricos, los cuales muestran los
grados espirituales de cada ser humano, siendo estos los que
corresponden al cuerpo, a las emociones-sentimientos, a los
instintos, a las sensaciones, a la razén, a la sexualidad y a la
espiritualidad.

Es asi como la filosofia musulmana se desarrolla a partir de cada
uno de estos puntos teniendo como base, centro y fin, la
voluntad de Allah.



Ante esto Avicena escribe en relacién al sura 113:

Me refugio en Aquel que hace estallar la aurora, es decir, en
Quien expande las tinieblas del no-ser a través de la luz del ser,
principio primordial, el Ser necesario por si mismo. Y este
estallido de luz, inherente a su bondad absoluta, se encuentra
en la ipseidad misma por intencidon primera. Siendo la
inteligencia primera, el primero de los seres que emanan de El.
El mal no existe en ella, mas alld de aquel que esté oculto bajo
la expansion de la luz del Primer Ser, de esa opacidad inherente
a la quididad procedente de su esencia.

Es asi que la filosofia isldmica se desarrolla a través de tres
conceptos y formas de contemplar y comprender la existencia:

e Tafsir - la exegesis literal, teniendo como centro las
ciencias isldmicas.

e ta'wil - reflexiéon fundamentada en la inspiracién divina y
cuya meta es la direccion espiritual.

e Tafhim - la hermenéutica superior, fundamentada en
hacer comprender que todo viene de Allah.

Lo cual lleva a comprender que la filosofia islamica pura, se
relaciona con el 7afhimy no con la Hagigat cercana a la filosofia
occidental. Es de recordar que la filosofia isldmica no tiene
presente la duda, lo cual lleva a cada cuestionamiento a la
interiorizacién para renovar la sabiduria del libre albedrio y sobre
todo la responsabilidad que todo ser humano tiene hacia Allah,
hacia si mismo y hacia el otro y la cual surge en el momento
exacto en el cual surge la pregunta. Es decir, la pregunta no lleva
a la duda, sino a la responsabilidad de comprendery con base a
ello aceptar la voluntad de D/os.

Por otra parte, la filosofia isldmica no tiene como referencia el
tiempo, sino el espacio en el cual se encuentra cumpliendo la
voluntad de Allah.

Por medio de la Yihad, o guerra interior, la cual hard en cada
estudioso o creyente un nacimiento espiritual llamado WILADAT
RUHANIYA, el cual debe de surgir a cada instante y sobre todo
después de cada oracidn, porque ese espacio que toma el
orante a lo largo del dia, le otorga una nueva manera de
contemplar el espacio Enel cual habita, y por ende lo lleva a
evolucionar en su pensamiento y en su forma de contemplar la
vida.

Vida que se contempla a través de la existencia como simbolo y
no como signo, porque el signo encierra mientras que el simbolo
expande, acrecentando el Misterio de D/os, donde la
imaginacion es parte fundamental para el desarrollo de la
filosofia, pero no la imaginacién como se entiende en occidente
sino ese nivel imaginativo que abre los 25 mundos cuénticos y
que da sentido a la mistica y no a lo mitico como lo hace la
filosofia occidental.

La mistica es la semilla de la filosofia islamica y no al revés como
se puede pensar. Esta profundidad de pensamiento se
encuentra en todo, y en particular en la escritura porque como
mencionan los sabios musulmanes, se escribe de derecha
izquierda para nunca olvidar de dénde venimos, para que cada
paso, acto, palabra, pensamiento y silencio recuerde que
venimos de D/os, nos construimos a través de la reflexién de su
revelacion, para retornar a El, por ello, el pasado se lleva en los
pies y no en la espalda.

~es el intelecto.”
' Imanm Yafar, 5.







La Filosofia islamica y el mundo

Es de reconocer que la escuela de Toledo, mostré al mundo el
conocimiento isldmico, sin embargo, la falta de comprensiéon de
los términos arabes y sobre todo el hecho de que se
occidentalizaron los significados de los conceptos en lugar de
arabizar el espafiol provocaron carencias y errores que llevaron a
un desequilibrio y sobre todo a modificar la filosofia arabe y
adecuarla a occidente robandole su esencia, ética, profundidad
y sobre todo sabiduria. Aunado a ello, estad la prohibicion de
ciertos libros por parte de la Iglesia de la Espafa, la cual
censuraba todo lo que cuestionara el cristianismo romano.

Sin embargo, es de resaltar que muchas obras isldmicas fueron
traducidas, pero como ya se menciond se fueron acomodando a
las necesidades occidentales y cristianas, las cuales se
fundamentaron en el Platonismo y el neoplatonismo, dandole un
sentido completamente distinto a la esencia musulmana, y lo cual
llevo con el tiempo al rechazo al sufismo el cual perpetuaba la
esencia de la filosofia isldmica de manera semejante a como la
doctrina cristiana censuro el desarrollo de su propio misticismo.

Es de entenderse que la filosofia isldmica desarrolla su
pensamiento a través de la sabiduria profética y coréanica,
teniendo en ello su esencia, por lo que cualquier tipo de
interpretacion fuera de estos preceptos la saca de su contexto y
la llena de ideas que la despojan de si misma, es asi que todo
hermeneuta en filosofia islamica debe de tener pleno
conocimiento en los Libros Sagrados en especial el Qurian, asi
como de la Shariay los hadith del profeta, y sobre todo tener un
conocimiento en la lengua arabe, para asi poder entender la
esencia de cada palabra e incluso de los espacios, de ese Silencio
de la tinta donde se oculta otro mensaje divino.

Martha Leticia Martinez de Leon... %%e/ma@,c’ P, ®

BIBLIOGRAFIA

F.SCHUON, Comprendre [islam, Paris, Gallimard, 1962,
traducido por Este Serra, J.J Olaneta, Palama de Manorca, 1977.

PNWYIA, Exege coranique et langage mysitique. Beyrouth,
1970.

H. CORBIN, /slam iraien, aspects spirituels el philosophiques.
Gallimard, Paris, 1991.




Las pérdidas y los duelos, una aproximacién isldmica y
psicolégica

En el nombre de Allah El mas Misericordioso, El mas Compasivo.
Y que la paz y las bendiciones de Allah sean sobre su Profeta
Mohammed, toda su familia y sus companeros. Ameén.

El ser humano sufre pérdidas a lo largo de toda su existencia,
desde que es un bebé pierde de vista a su madre y llora, en la
infancia pierde algun juguete, el adolescente pierde una buena
nota en la escuela, un joven puede perder una relacion amorosa,
en la adultez un bien econémico e incluso la salud, en la vejez se
pierde la fuerza y vitalidad y asi transcurre la vida. El ser humano
es un ser sociable y durante todo el ciclo vital cuando algin lazo
se rompe por alguna pérdida; surge el duelo, puede causar
dolor profundo e incluso puede paralizar las distintas areas de
vida de las personas.

Hay muy variados tipos de pérdidas, por ejemplo: de objetos, de
personas, en si mismo como las enfermedades, trabajo,
emocionales, habilidades cognitivas, motoras, objetos etc.
Entonces, éstas llevan a duelos. Cabe mencionar que este texto
no solo alude a las pérdidas de personas, se tomaran en cuenta
las mencionadas anteriormente y que acciones posibles realizar
cuando se esta sufriendo por alguna de ellas. Entonces, jcoémo
se define un duelo?

Duelo es un término que, en nuestra cultura, suele referirse al
conjunto de procesos psicoldgicos y psicosociales que siguen
a la pérdida de una persona con la que el sujeto en duelo, el
deudo estaba psicosocialmente vinculado.

El duelo, del latin do/us (dolor) es la respuesta emotiva a la
pérdida de alguien o de algo.

Duelo para la Real Academia de Lengua tiene varios significados:
1. Dolor, lastima, afliccién o sentimiento

2. Demostraciones que se hacen para manifestar el
sentimiento que se tiene por la muerte de alguien.

3. Reunién de parientes, amigos o invitados que asisten a la
casa mortuoria, a la conduccion del cadaver al cementerio o
a los funerales.

4. Hay otro sentido de duelo, al menos en castellano, que
hace referencia a desafio, combate entre dos, que algunos
autores han querido relacionarlo con la elaboracion del
duelo y el desafio que supone la organizacion de la
personalidad del deudo”. CABODEVILLA (2007)

De manera muy sintetizada se explican algunos modelos
psicoanaliticos (Freud y Melaine Klein) para comprender el duelo:

Ya los trabajos de Freud en su obra "Duelo y melancolia”
(1917) define los objetivos de la elaboracién del duelo en:
1. La retirada de la libido invertida en el objeto. 2. Su sana
reinversién en otro objeto. En definitiva 3. Freud creé un
modelo de duelo muy directamente inspirado por la
depresion, la melancolia, y en el cual las relaciones con los
demas, con los "objetos”, son el elemento fundamental de
la pérdida que se experimenta con el duelo, es decir,
cuando se pierde afectivamente algo o a alguien
significativo, se pierde una parte del yo, del mundo interno,
de la estructura personal.

Melaine Klein insistié en que cada duelo reaviva la ambivalencia
residual, nunca completamente elaborada, con respecto a nuestro
objeto primigenio. El duelo, para Melaine Klein, supone
alteraciones mas profundas de nuestra relacién con nuestros
recuerdos, con nuestras representaciones mentales conscientes e
inconscientes que nos vinculan con la madre, el padre, la familia
original. CABODEVILLA (2007)



Otro modelo es el de la teoria del vinculo de Bowlby.

"Esta teoria describe el desarrollo psicoemocional sano en el ser
humano. La persona desarrolla de forma instintiva vinculos
(apegos). El mantenimiento de un vinculo se experimenta como
fuente de seguridad y dicha. La meta de la conducta de apego
es mantener un vinculo afectivo. Cuando tales vinculos se ven
amenazados o rotos, se suscitan intensas reacciones emociona”.
CABODEVILLA (2007)

Pero la pregunta es ;jqué se puede hacer en estos casos cuando
se sufre una pérdida? Hay diversas maneras de cémo enfrentar
pérdidas y duelos, una de ellas es el no situarse solo en el
pensamiento pesimista ya que no se podra ver desde otra
perspectiva u otro angulo. Por ejemplo, cuando al Profeta
Mohammed la paz y las bendiciones de Allah sean sobre él, fue
expulsado de la ciudad de la Mecca, él continué su mision
profética en Medina y nunca abandoné el transmitir el mensaje
del Islam, aun estando en nuevas tierras, sin embargo; en esta
ciudad la gente aceptd el mensaje muy rapido. Otro ejemplo es
que cuando al Iman Ibn Taimiyah lo encarcelaron perdiendo asf
su libertad, sucedié que cuando dejo la prision, lo hizo més sabio.

La gran mayoria de pérdidas traen consigo algo positivo, por
ejemplo; muchas personas se angustian o caen en depresion
cuando son despedidas de su trabajo, sin embargo; encontraron
mejores oportunidades que en el anterior; otras por la dificultad
de encontrar otro trabajo tuvieron que quedarse mas tiempo en
casa, pero ganaron conocimiento en alguna rama que siempre
les interesd estudiar. Otras personas perdieron su libertad, pero
al salir de prision sintieron que tenian un mejor corazén, algunas
perdieron la salud, pero eso les hizo conscientes de la
importancia de vivir y valorar lo que en realidad tiene valor etc.

Como se menciond en los ejemplos anteriores, toda pérdida
tiene siempre dos caras, tomar conciencia, analizar las dos partes
y tener paciencia facilita una perspectiva diferente y mas
optimista que si solo se tiene una sola dptica.

Allah exaltado sea menciona en el Cordn que ha dado buenas
nuevas a tres cosas para quienes tienen paciencia:

"Y por cierto que os probaré con algo de temor, hambre, pérdida
de bienes, vidas y frutos, pero albricia a los pacientes [que
recibirdn una hermosa recompensa]. Aquellos que cuando les
alcanza una desgracia dicen: En verdad somos de Allah y ante El
compareceremos. Estos son quienes su Sefor agraciara con el
perddn y la misericordia, y son quienes siguen la guia”. [al-
Bagarah 2:155-157]

Tener paciencia en los momentos dificiles tiene su recompensa,
a continuacion, se citan los siguientes hadices:

Al-Bujari (1496) y Muslim (1053) narraron que Abu Sa‘id al-Judri
(que Allah esté complacido con él) dijo: El Mensajero de Allah (la
paz y las bendiciones de Allah sean con él) dijo: “...todo aquel
que tenga paciencia Allah le otorgaré paciencia, y nadie nunca
recibe nada mejor y mas generoso que la paciencia”. Y Muslim
(918) narré que Umm Salamah (que Allah esté complacido con
ella) dijo: Of que el Mensajero de Allah dijo: "No existe ningun
musulman que haya sido afectado por una calamidad y que no
diga lo que Allah ha establecido - '‘Ciertamente a Allah
pertenecemos y a El regresaremos. Oh Allah, recompénsame
por mis penas y compénsame con algo mejor' - Allah lo
compensara con algo mejor”.

Y Muslim (2999) narré que Suhayb (que Allah esté complacido
con él) dijo: El Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de
Allah sean con él) dijo: "Qué maravilloso es el asunto del
creyente, pues sus asuntos son todos buenos, y esto se aplica
solamente al creyente.



Si le sucede algo bueno, agradece por ello y eso es bueno para
él. Si'le sucede algo malo, lo tolera con paciencia y eso es bueno
para él".

‘Umar ibn ‘Abd al-'Aziz (que Allah esté complacido con él) dijo:
Allah no le ha dado ninguna bendicién a Sus siervos para luego
quitérselas y reemplazarla con paciencia, sino que los ha
compensado con algo mejor de lo que les ha quitado.

Entender el decreto de Allah Todopoderoso en cada situacion
de la vida por pequena o grande que sea confortara el corazén
pues todo tiene una razén de ser que trae consigo un bien,
aunque de momento no se tenga la capacidad para entenderlo
y asimilarlo.

Allah exaltado sea, menciona en el sagrado Corén lo siguiente:

[Es posible que les disguste algo y sea un bien para ustedes, y es
posible que amen algo y sea un mal para ustedes] Coran 2:216

También Allah Misericordioso dice en el Coran:

iAcaso Quien responde al afligido cuando lo invoca, alivia los
pesares y los ha hecho a ustedes los responsables de la Tierra
[puede equipararse a quien no es capaz de hacer nada de eso]?
Corén 27:62

Por eso, cuando sienta que esté abatido, invoque al Unico, Allah
le otorgara la mejor solucién; incluso tanto en tiempos dificiles
como en la facilidad, pedir siempre, con lagrimas y arrepentidos
que El daré la ayuda siempre.

"Cuando suban a un barco [y son azotados por una tempestad]
invocan solo a Dios con sinceridad, pero cuando los pongo a
salvo llevdndolos a la costa, vuelven a dedicar actos de adoracion
a sus idolos"”. Corén 29:65

En cuanto a las suUplicas que se pueden realizar para liberarse de la
adversidad, también se recomienda leer los libros de la sunnah y
de las suplicas (El Fortalecimiento del Musulman) con las cuales se
invoca a Allah suplicandole, buscando su ayuda y misericordia,
pues la suplica libera de las angustias, problemas vy
preocupaciones, ser constante en la suplica.

Allah Exaltado sea dice en el Coran:

“Su sefor dice: Invéquenme que responderé [sus suplicas]” Coran

40:60

En lo referente al tratamiento psicoldégico, lo primero es que la
persona acepte la pérdida, no negar los sentimientos y el dolor
que se estd sufriendo, de esta manera se evita que la persona
arrastre a lo largo de su vida la perdida.

Es indispensable para superar pérdidas y duelos que la persona
exprese tal y como siente sus emociones y sentimientos, liberarse
de ellos para encontrar alivio.

En esta etapa, la persona puede tener algunos trastornos
alimenticios, del suefo, incluso alteraciones en la percepcidn
como escuchar o sentir alucinaciones, por lo tanto, es
indispensable que la persona asista a tratamiento psicolégico y
acatar las prescripciones del especialista.

Es importante tomar en cuenta que Allah es El Sustentador y que
el confiar en El es lo primero, y lo segundo accionar nosotros
mismos, tomar las riendas de nuestra vida y no dejarselo todo a El.

A

o8

’J’i"k* b
2
\d



Al respecto, el siguiente hadiz:

Anas ibn Malik informd: Un hombre dijo: "Oh Mensajero de
Allah, ;deberia atar mi camello y confiar en Allah, o deberia
dejarla desataday confiar en Allah?" El Mensajero de Allah, la paz
y las bendiciones sean con él, dijo: "Atala y confia en Allah".
Sunan al-Tirmidht 2517

Por ultimo, el apoyo que brinden la familia, amigos y allegados
es muy necesario ya que hay momentos de crisis en los que no
es posible encontrar sosiego. Allah Azza Wajal facilite todos sus
asuntos, siempre les de la guia y la conciencia del valor que
tienen dos maravillosos regalos que El nos otorga, la salud y el
tiempo. Amén.

“Luego de toda dificultad viene la facilidad” Coradn 94:5

Referencias:

CABODREVILLA, I. Las pérdidas y sus duelos. Anales Sis
San Navarra 2007, vol.30, suppl.3, pp.163-176. ISSN
1137-6627.

BOWLBY J. La pérdida afectiva. Paidds. Barcelona 1993.

Garcia, Isa EL CORAN TRADUCCION COMENTADA
Tercera Edicion Barranquilla, Colombia febrero 2013.

Lic. Psicologia Margarita Aguirre Macias



“\

A 5\

iQué maravilloso es lo que D/os ha querido!






La primera revista musulmana en México
para fomentar el didlogo interreligioso,
cientifico y con €l no creyente

Te invita a escribirlos y expresarnos tus
dudas, temas de interés, opinidén y a
colaborar.

revistabarakah@gmail.com



No hay fuerza ni poder sino con D/os



La primera revista musulmana en México
Para fomentar el didlogo interreligioso, cientifico y con el no creyente®

Todos los derechos pertenecen a

Martha Leticia Martinez de Leén... gm O’C‘ & } =

y cada articulo a sus colaboradores






