
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

سلامية مجلة ولأ   إلمؤمنين غي  ومع إلعلم مع ، إلأخرى إلأديان مع للحوإر إلمكس يك في إ   

The first Muslim magazine in Mexico to promote interreligious, scientific and non-believer dialogue 

La primera revista musulmana en México para fomentar el diálogo interreligioso, científico y con el no creyente 

  

Edición Bilingüe-  

Bilingual Edition 

اعر  وألإ سلام الش   
El Poeta y el Islam 

Poet and Islam 

لمخصص  

الوردانيعمرود  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Legal page 

 
All rights (original idea, research, translation, design) belong to  

Martha Leticia Martínez de León... Silence سكوت   ف رح  ® 

 
Cover and images 

https://shutterstock 
 

The creation of this magazine is based on being a Blessing -

Barakah®, by sharing the knowledge of Islam to strengthen 

interfaith, science and dialogue with the non-believer. 

 
Not-for-profit 

 

 

 

 

 

Página legal 

 

Todos los derechos (idea original, investigación y diseño) pertenecen a  

Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوت  فرح  ® 

Portada e imágenes 

https:// https://shutterstock 
 

La creación de esta revista tiene como fundamento ser una Bendición -

Barakah®, al compartir el conocimiento del islam para fortalecer el 

diálogo interreligioso, científico y con el no creyente. 

Sin fines de lucro 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 es la gracia de D/os dispersa en personas, lugares, 

objetos y manif iesta la revelación de D/os.  Es la fuerza de D/os 

contraída para ser compartida y fortalecer a quien la otorga y recibe.  

La pertenece al misticismo islámico.   

Es la fuente de donde emana el agua divina, la única capaz de saciar la 

sed del Hombre, porque como menciona el sabio del islam  

No es el agua quien te quita la sed, es   

is the grace of God dispersed in people, places, 

objects and manifests the revelation of God.  It is the  strength of G-d 

contracted to be shared and to strengthen the giver and receiver.  

The  belongs to Islamic mysticism.  

It is the fountain from which the divine water emanates, the only one 

capable of quenching Man's thirst, for as the sage of islam mentions  

It's not water that quenches your thirst, it's  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

          Issue dedicated to:  

  

ه   ٱلّلَٰ
Dra. Nahla El-Haraki 

Dra. Mariam Saada 

and you 

Dr. Amr Elwardany 

because your wisdom 

 is a poetry 

 written by G/d 

Número dedicado a     

 الله
Dra. Nahla El-Haraki 

Dra. Mariam Saada 

y a ti 

Dr. Amr Elwardany 

porque tu sabiduría  

es una poesía  

escrita por D/os 

         



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El gran Poeta Uruguayo Saúl Ibargoyen creador del Ateísmo Místico y 

gran estudioso de la cultura árabe y del islam, describe a Adam como el 

primer y más importante Poeta, especialmente porque cumplió con la 

misión otorgada por D/os de dar nombre a todo lo que Él había creado. 

Adam en su inmensa sabiduría, consiguió encapsular, por decirlo de cierta 

manera, el todo de un ser vivo y natural en conceptos encapsulándolos 

en Palabras. Palabras ya formadas poesía por D/os. 

La Poesía es diferente al Poema, dicen los grandes sabios, particularmente 

porque la poesía está contenida en el Todo y la Nada que forma todo lo 

creado por Allah.  

Es así que el Poeta se convierte en un intérprete de lo creado, en un ser 

contemplativo que contrae la belleza y la misericordia para expresarla de 

diversas formas para abarcar todos los espíritus. Es de resaltar, que existen 

diferentes clases de poetas, están los materialistas, quienes sólo ocupan 

las palabras para expresar emociones, y están los poetas del espíritu 

quienes traducen de manera indirecta la belleza de la existencia con su 

muerte, entrelazada con los cuestionamientos de la vida.  

Un verdadero poeta se sabe servidor de su Creador, lo escucha en todo y 

traduce ese mensaje que llene el corazón y abarque de paz, templanza y 

eternidad la vida. Es por esta razón, que este número está dedicado al 

Poeta, antiguo traductor de la contemplación.  

 

The great Uruguayan Poet Saúl Ibargoyen, creator of Mystical Atheism and 

great scholar of Arab culture and Islam, describes Adam as the first and 

most important Poet, especially because he fulfilled the mission given by 

God to name everything He had created. Adam in his immense wisdom, 

managed to encapsulate, so to speak, the whole of a living and natural 

being into concepts by encapsulating them in Words. Words already 

formed poetry by God. 

Poetry is different from Poem, say the great sages, particularly because poetry 

is contained in the All and the Nothingness that forms everything created 

by Allah.  

Thus the Poet becomes an interpreter of the created, a contemplative being 

who contracts beauty and mercy to express it in various forms to embrace 

all spirits. It should be noted that there are different kinds of poets, there 

are the materialists, who only use words to express emotions, and there are 

the poets of the spirit who translate in an indirect way the beauty of 

existence with its death, intertwined with the questions of life.  

A true poet knows he is the servant of his Creator, listens to Him in 

everything and translates that message which fills the heart and embraces 

life with peace, temperance and eternity. It is for this reason that this issue 

is dedicated to the Poet, the ancient translator of contemplation. 

 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوت   ف رح ® 

ام  ا ارث  سي  ي  ي  ر   لي  ي  ي  ي  ون   دي   مارت  سكوت   حف ر ... لي  ® 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

No hay Revelación sin Tu Palabra,  

Ni Poeta sin Ti, D/os  

د  لإ دون   وحي   ي وج  ك  ت  كلمي    

ي  ولإ اعر  جت  دون ك  س  ا  ت  ألله ث   

There is no revelation without your word, 

Not even a poet without you, G/d 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EL POETA Y EL ISLAM 

El concepto de la poesía en el mundo islámico tiene diversas variantes, 

provocando que la figura del Poeta sea mal interpretada por algunas escuelas 

y censurada porque como se menciona en el Sura llamado Los Poetas, se 

ocupaba el manejo de la Palabra para embellecer el engaño y la mentira, sin 

embargo, los Poetas verdaderos jamás se prestan a la corrupción del mensaje 

de lo divino. El Poeta es y ha sido a lo largo de los siglos este traductor de lo 

divino, porque así es la poesía que surge de la Verdad y la cual al pronunciarse 

siembra una semilla donde los nombres de D/os se revelan. 

La figura del Poeta en las otras cuatro grandes religiones es fundamental, e 

incluso me atrevo a decir que necesaria, ¿por qué de que otra manera se 

podría contraer y expresarla belleza junto con sus fragmentos de Verdad? 

Es claro que existe una diferencia fundamental sobre el concepto de Literatura 

en el mundo occidental y oriental, y esto debe de comprenderse, porque sólo 

a través de esta comprensión podremos profundizar en la belleza de la 

concepción ética y artística del islam. 

Hasta no hace poco tiempo, la concepción de la Literatura, no era algo que 

podía expresarse bajo un solo concepto, a pesar de que dentro del mundo 

árabe se tenía claro de la existencia de seres con un don divino quienes a 

través de la Palabra traducían lo que parecía intraducible, poniendo en alta 

jerarquía la Palabra. 

Así se tenía al Sha-ir o poeta, quien a través de la expresión poética 

armonizaba las palabras a imagen del joyero, quien creaba obras magistrales 

al unir joyas, así este Nazm o engarzamiento se convirtió en un punto 

fundamental del Poeta. Junto a este hombre, estaba el Jatib u orador, a quien 

se le tenía en alta estima porque era la voz de cada grupo, este hombre debía 

elegir cada palabra con una meta semejante a la del poeta, es decir, la de 

pronunciar la Verdad, pero también estaba el Kahim, el adivino, quien utilizaba 

el engarzamiento vocálico y oral para engañar y manipular, de ahí que para 

muchos la poesía forme parte de lo que engaña, además de que este augur se 

diferenciaba del orador porque cada palabra la convertía en un acertijo.  

THE POET AND ISLAM 

The concept of poetry in the Islamic world has several variants, causing the 

figure of the Poet to be misinterpreted by some schools and censured because, 

as mentioned in the Sura called The Poets, the handling of the Word was used 

to embellish deceit and lies, however, true Poets never lend themselves to the 

corruption of the message of the divine. The Poet is and has been throughout 

the centuries this translator of the divine, for such is the poetry which springs 

from Truth and which, when uttered, sows a seed in which the names of God 

are revealed. 

The figure of the Poet in the other four great religions is fundamental, and even 

dare I say necessary, for how else could beauty be contracted and expressed 

along with its fragments of Truth? 

It is clear that there is a fundamental difference in the concept of Literature in 

the Western and Eastern world, and this must be understood, for it is only 

through this understanding that we will be able to delve into the beauty of the 

ethical and artistic conception of Islam. 

Until not so long ago, the concept of literature was not something that could 

be expressed under a single concept, although within the Arab world it was 

clear that there were divinely gifted beings who, through the Word, translated 

what seemed untranslatable, placing the Word in a high hierarchy. 

Thus there was the Sha-ir or poet, who through poetic expression harmonised 

the words in the image of the jeweller, who created masterpieces by joining 

jewels together, and so this Nazm or setting became a fundamental point of 

the Poet. Next to this man, there was the Jatib or orator, who was held in high 

esteem because he was the voice of each group, this man had to choose each 

word with a goal similar to that of the poet, that is, to pronounce the Truth, 

but there was also the Kahim, the soothsayer, who used the vocal and oral 

setting to deceive and manipulate, hence for many poetry is part of that which 

deceives, besides this augur was different from the orator because each word 

turned it into a riddle. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Con el paso del tiempo el conjunto de estos dio forma a la Literatura medieval 

bajo el nombre de Manzum wa manthur, es decir, ordenado y esparcido, lo que 

actualmente se denomina verso y prosa. Y este hombre sabio o hombre de 

letras se le nombró Sha´ir jatib. 

Sin embargo, a causa de la relación que comenzó a existir entre el Oriente y 

el Occidente, la cultura islámica, especialmente la surgida en Turquía percibió 

la necesidad de encontrar una Palabra que tuviera un significado similar al de 

Occidente, por lo que nombraron a la literatura Adab, a la cual como señala 

Charles Pellat se le agregó un sufijo árabe para dar a los sustantivos un sentido 

abstracto, dando como resultado la voz Edebiyat, la cual da a la literatura un 

significado dentro de las Bellas Artes y de las Letras.  

En un sentido pragmático la voz Adab significa “una forma de actuar o de 

conducirse” aunque también se le relaciona con todo lo que otorga educación, 

cortesía, buenas maneras, y esto es porque para el mundo islámico la 

educación es no sólo obligatoria sino fundamental para todo musulmán, 

porque está equilibra la conducta. Así la literatura al perpetuarse a través de 

la tinta no sólo crea reglas éticas, sino que al mismo tiempo embellece y 

acrecienta la búsqueda. Ante esto se debe entender que para la cultura 

musulmana la literatura debe de tener como principio educar a través de la 

belleza. 

Aunque es de aclarar que en siglo II d. Hégira / VII d.C., se desarrollaron 

libros no sólo con la finalidad de instruir, sino que tenían la intención también 

de divertir, siendo el más antiguo una versión pahlaví del Panchatantra, 

llamado en árabe Kalila wa -Dimma, una colección de fábulas, cuya intención 

escondida no era otra más que educar y guiar de manera divertida. Este libro 

dio fue de suma importancia en el desarrollo reflexivo de los niños, aunado a 

que entrelazo la cultura Indoeuropea con la árabe, dando paso al principio de 

la literatura árabe en prosa. 

Su traductor Ibn al Muqaffa, fue un gran estudioso de la ética, pero fue 

ejecutado en año 139/757, mientras que Ábd al-Hamid al Katib (132/750) 

desarrolló la literatura epistolar, la cual se vislumbra en las letras amanuenses, 

bajo las cartas dedicadas a un príncipe Omeya. 

 

 

 

 

In the course of time, these together gave shape to medieval literature under 

the name of Manzum wa manthur, i.e. ordered and scattered, what is 

nowadays called verse and prose. And this wise man or man of letters was 

named Sha'ir khatib. 

However, because of the relationship that began to exist between the East and 

the West, the Islamic culture, especially that which emerged in Turkey, 

perceived the need to find a word that had a similar meaning to that of the 

West, so they named literature Adab, to which, as Charles Pellat points out, an 

Arabic suffix was added to give the nouns an abstract meaning, resulting in the 

voice Edebiyat, which gives literature a meaning within the Fine Arts and 

Letters.  

In a pragmatic sense the voice Adab means "a way of acting or conducting 

oneself" although it is also related to everything that gives education, courtesy, 

good manners, and this is because for the Islamic world education is not only 

obligatory but fundamental for every Muslim, because it balances the conduct. 

Thus literature by perpetuating itself through ink not only creates ethical rules, 

but at the same time embellishes and enhances the search. In view of this, it 

should be understood that for Muslim culture, literature should have the 

principle of educating through beauty. 

The oldest of these was a Pahlavi version of the Panchatantra, called in Arabic 

Kalila wa-Dimma, a collection of fables, whose hidden intention was none 

other than to educate and guide in an entertaining manner. This book was of 

paramount importance in the reflective development of children, as it 

intertwined Indo-European and Arabic culture, giving rise to the beginning of 

Arabic prose literature. 

Its translator, Ibn al-Muqaffa, was a great scholar of ethics, but was executed 

in 139/757, while Abd al-Hamid al-Katib (132/750) developed epistolary 

literature, which can be glimpsed in the letters of Amman, under the letters 

dedicated to an Umayyad prince. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EL QUR´AN EL MÁS ALLÁ DE LA LITERATURA 

Muchos orientalistas occidentales mencionan que el culmen de la literatura 

árabe islámica es el Qur´an, sin embargo, esto es considerado una gran herejía 

para los musulmanes, ya que el Qur´an al ser Palabra divina Revelada por 

D/os, no puede mezclarse ni catalogarse dentro de una rama literaria. El 

Qur´an es la voz de Allah revelada al profeta Muhammad, memorizada al pie 

de la letra sin ninguna alteración, ya que nadie debe de alterar lo que D/os a 

dictaminado.  Es claro que para quienes no tienen un acercamiento a la cultura 

y espiritualidad islámica, el Qur´an es catalogado dentro de los más hermosos 

libros de la literatura, ante esto, y bajo el conocimiento descrito anteriormente, 

se solicita el mayor respeto ante lo sagrado, ya que para todo musulmán el 

Qur´an está más allá de lo que se puede clasificar como literatura.  

El Qur´an revela principios éticos inalterables, fundamento de la vida de toda 

la comunidad musulmana, principios que han inspirado e influenciado en una 

gran parte de la literatura. Aunado a ello, el Qur´an fue dictado en un árabe 

culto distinto al árabe común, develando lo sagrado del Texto. 

Aunque es de resaltar que una gran variedad de filólogos encontró textos con 

una profunda belleza literaria que trataban de explicar, la importancia del 

Qur´an, y los cuales fueron utilizados para acercar a las personas al islam, no 

como un punto para la conversión, pero si para el conocimiento de las culturas 

y el dialogo. La literatura musulmana tiene como eje el Qur´an siendo su 

fuente y fin de inspiración, así se deja ver en el manual escrito después de 

´Abd al-Hamid al Katib, y el cual tiene como misión ofrecer consejos éticos 

para todos aquellos que tenían cargos importantes dentro del Estado. 

Esto desarrolló un Adab distinto y más cercano a Occidente, fue llamado 

Adab de cultura general, dentro de la cual se desarrollaron textos históricos 

como Kitab al- ma´arif o Libro de conocimiento profano, escrito por Ibn 

Qutayba; así como Kitab al – Buldán, libro de los países, considerado una 

importante obra geográfica, y el Muruy ´ad-dhahab, o Prados Dorados de Mas 

´udi, siendo este una mezcla de historia y geografía.  

Es así como los Adib u hombres de letras mezclaron la espiritualidad con el 

arte y los conocimientos cotidianos.  

 

 

THE QUR'AN THE BEYOND OF LITERATURE 

Many western orientalists mention that the pinnacle of Arabic Islamic 

literature is the Qur'an, however, this is considered a great heresy to Muslims, 

for the Qur'an, being a divine Word revealed by God, cannot be mixed or 

categorised into a literary branch. The Qur'an is the voice of Allah revealed to 

the Prophet Muhammad, memorised verbatim without any alteration, for no 

one should alter what G-d has dictated.  It is clear that for those who do not 

have an approach to Islamic culture and spirituality, the Qur'an is ranked 

among the most beautiful books of literature, in view of this, and under the 

knowledge described above, the greatest respect is requested for the sacred, 

since for every Muslim the Qur'an is beyond what can be classified as 

literature.  

The Qur'an reveals unalterable ethical principles, the foundation of the life of 

the entire Muslim community, principles that have inspired and influenced a 

great deal of literature. In addition, the Qur'an was dictated in a cultured 

Arabic that is distinct from common Arabic, revealing the sacredness of the 

text. 

It is noteworthy, however, that a wide variety of philologists found texts of 

profound literary beauty that attempted to explain the importance of the 

Qur'an, and which were used to bring people closer to Islam, not as a point of 

conversion, but as a point of cultural understanding and dialogue. Muslim 

literature was based on the Qur'an as its source of inspiration, as can be seen 

in the manual written after 'Abd al-Hamid al-Katib, whose mission was to offer 

ethical advice to all those who held important positions within the state. 

This developed a distinct Adab closer to the West, which was called Adab of 

general culture, within which were developed historical texts such as Kitab al- 

ma'arif or Book of profane knowledge, written by Ibn Qutayba; as well as Kitab 

al-Buldan, book of the countries, considered an important geographical work, 

and the Muruy 'ad-dhahab, or Golden Meadows of Mas 'udi, this being a 

mixture of history and geography.  

Thus the Adib, or men of letters, blended spirituality with art and everyday 

knowledge. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EL POETA Y LA TINTA DE ARENA 

Un sha´ir adib era considerado como alguien con una cultura general superior 

que lo llevaba a poder expresar conceptos de manera precisa, y sobre todo 

quien podía mezclar en cada Palabra fragmentos de la totalidad de la belleza, 

esto llevo a la poesía ser considerada por la tradición árabe como la única 

actividad digna para ser estudiada, remarcando que la filología de los pueblos 

árabes camina de manera paralela a la literatura islámica, pero no es la misma.  

De esta manera en el siglo II/VIII dentro de las tribus del desierto se 

encontraron los llamados Ruwat o los dotados de prodigiosa memoria, quienes 

eran capaces de recitar al pie de la letra poemas antiguos de la época 

preislámica, y los cuales se dividían en dos tipos: 

1. Rayaz – técnica utiliza en pequeños poemas creados para cantar 

emociones o para insultar al enemigo en el campo de guerra.  

2. Qasida – creada bajo una estructura métrica dividida en tres: 

- Prólogo 

- Relato descriptivo 

- Elogio o advertencia para el enemigo 

Aunque esta estructura en ciertas ocasiones era modificada. Es de resaltar las 

siete qasidas llamadas Mu´allaqat o suspendidas, las cuales trataban diferentes 

enfoques de la vida y existencia.  

La poesía y el poeta como se mencionó anteriormente no era bien vista por 

el islam, sin embargo, el Profeta tuvo una relación importante con el poeta 

Hasan Ibn Thabit, y aceptó el homenaje en verso que el poeta Ka´b ibn zuhayr 

le realizó.  Es de recordar que el problema con la poesía era principalmente 

que muchos no musulmanes atribuían el Qur´an a los poetas, pero separando 

la poesía de la sacralidad del Qur´an se puede decir que la poesía religiosa 

desarrollada tanto por el mundo árabe como el indoerupeo mostraron en 

árabe, persa, turco y urdu la mística del islam alejada de todo fundamento 

religioso. 

Las nubes arrojan su peso sobre la vasta llanura de al Gabit/ como un comerciante de al-Yaman 

despliega del envoltorio su mercadería; /y al día siguiente la cresta más alta del peñasco de al-

Muyaimir/apareció cubierta con los despojos del mar como lana en herida de rueca. (Mu´allaqat) 

 

THE POET AND THE SAND INK 
 
A sha'ir adib was considered as someone with a superior general culture that 
led him to be able to express concepts in a precise manner, and above all who 
could blend in each word fragments of the totality of beauty, this led poetry 
to be considered by the Arab tradition as the only activity worthy of being 
studied, remarking that the philology of the Arab peoples runs parallel to 
Islamic literature, but it is not the same.  
 
Thus in the 2nd/8th century among the desert tribes were found the so-called 
Ruwat or those gifted with prodigious memory, who were able to recite 
verbatim ancient poems of pre-Islamic times, and which were divided into 
two types: 
 
1. Rayaz - technique used in small poems created to sing emotions or to insult 
the enemy on the war field.  
2.Qasida - created under a metrical structure divided into three: 

- Prologue 
- Descriptive narrative 
- Praise or warning to the enemy 
 

Although this structure was sometimes modified. Of note are the seven 
qasidas called Mu'allaqat or suspended qasidas, which dealt with different 
approaches to life and existence.  
 
Poetry and the poet as mentioned above was not well regarded in Islam, 
however, the Prophet had an important relationship with the poet Hasan ibn 
Thabit, and accepted the poet Ka'b ibn zuhayr's homage to him in verse.  It is 
to be remembered that the problem with poetry was mainly that many non-
Muslims attributed the Qur'an to poets, but separating poetry from the 
sacredness of the Qur'an it can be said that the religious poetry developed by 
both the Arab and Indo-Urdu worlds showed in Arabic, Persian, Turkish and 
Urdu the mysticism of Islam removed from any religious foundation. 
 
The clouds cast their weight over the vast plain of al-Gabit/ as a merchant of al-Jaman unfolds his 
wares from the wrapping; /and the next day the highest ridge of the crag of al-Mujayr/ appeared 
covered with the spoils of the sea like wool in a distaff's wound (Mu'allaqat). 
 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EL POETA DE LO PROHIBIDO  

Antes del surgimiento del Islam, los poetas trazaban sus poemas en cada calle, 

enalteciendo la libertad, el amor, la pasión así como placeres en donde el vino 

estaba relacionado con el paganismo romano donde se adoraba a Baco, 

llamado Dionisio por los griegos, dios del vino, a estos versos se les dio el 

nombre de Poesía Báquira, la cual fue influyendo de manera en el desarrollo 

de la poesía religiosa. Esta forma de relacionar el gozo de la vida y la relación 

de D/os con la humanidad, no era mal vista por religiones como el hinduismo, 

el cristianismo y judaísmo, ya que muchos de sus elementos  tienen un sentido 

dentro de su desarrollo literario, sin embargo, para el islam, todo en ella faltaba 

no sólo a los principios y deberes religiosos sino también a los éticos, por lo 

que estaba prohibido relacionar cualquier elemento del islam con ella, sin 

embargo, su creación se hizo famosa dentro de las tribus beduinas; algo 

sorprendente fue la  influencia que tuvo alrededor del Hiyaz (donde se ubica 

la Meca y Medina) en donde a partir de los siglos I/VII, la música y el canto 

se convirtieron en artes importantes, que llevaron a la creación de escuelas 

sumamente importantes, incluso sobrepasando el fortalecimiento de Basora, 

Bagdad e incluso con el paso del tiempo la de Sevilla. Es así como en esta 

época surgen poetas que desarrollaron temas prohibidos por el islam, no 

como una falta de respeto, sino como una manera de narrar la realidad que 

se estaba experimentando. Uno de los más importantes poetas e incluso 

maestros de este género llamado ghazel y época fue ´Umar ibn Abi Rabi´a al-

Makhzumi, de la tribu Quraysh de la Meca. 

El Ghazel surgido del prólogo de la Qasida, se caracteriza por tratar temas de 

amor espiritual y de amor, cuya función es expresar el dolor del abandono, la 

incertidumbre, así como la profundidad del amor más allá de las traiciones. 

Este género influyó en el desarrollo de la poesía sufíes y está formado por 

cinco o quince pareados independientes, pero entrelazados conceptualmente. 

Así el Ghazel cuyo significado más cercano podía ser el gemido de un ciervo 

herido, con base en sus raíces cuyos significados son: hablar, demostrar gestos 

coquetos y amorosos; cierva joven e hilo. 

Oh tú quien entrelaza en matrimonio ath-thuraiya y suhail, dime, entre mis ruegos, ¿Cómo 

pueden encontrarse? Si, ¡Uno en el noroeste se levanta y el otro en el Sureste! 

 

 

 

 

THE POET OF THE FORBIDDEN  

Before the rise of Islam, poets traced their poems in every street, extolling 

freedom, love, passion as well as pleasures where wine was related to Roman 

paganism where Bacchus, called Dionysus by the Greeks, god of wine, was 

worshipped. These verses were given the name of Bacchic Poetry, which 

influenced the development of religious poetry. This way of relating the joy of 

life and God's relationship with humanity was not frowned upon by religions 

such as Hinduism, Christianity and Judaism, as many of its elements have a 

meaning within their literary development, however, for Islam, everything in it 

was not only lacking in religious principles and duties but also in ethical ones, 

so it was forbidden to relate any element of Islam to it, however, its creation 

became famous within the Bedouin tribes; Something surprising was the 

influence it had around the Hijaz (where Mecca and Medina are located) 

where from the 1st and 2nd centuries onwards, music and singing became 

important arts, which led to the creation of extremely important schools, even 

surpassing the strengthening of Basra, Baghdad and even, with the passing of 

time, that of Seville. It is in this period that poets emerged who developed 

themes forbidden by Islam, not as a lack of respect, but as a way of narrating 

the reality that was being experienced. One of the most important poets and 

even masters of this genre called ghazel   was 'Umar ibn Abi Rabi'a al-

Makhzumi, from the Quraysh tribe of Mecca. 

 

The Ghazel emerged from the prologue of the Qasida, characterised by 

themes of spiritual love and love, whose function is to express the pain of 

abandonment, uncertainty, as well as the depth of love beyond betrayal. This 

genre influenced the development of Sufi poetry and consists of five to fifteen 

independent but conceptually interwoven couplets. Thus the Ghazel whose 

closest meaning could be the moaning of a wounded deer, based on its roots 

whose meanings are: to speak, to demonstrate flirtatious and amorous 

gestures; young hind and thread. 

O you who entwine in marriage ath-thuraiya and suhail, tell me, amidst my 

entreaties, how can they meet? Yes, one in the north-west rises and the other in the 

south-east! 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EL POETA DE LA CONQUISTA 

Al llegar el siglo II/VII se comienza a desarrollar una forma nueva de poesía 

cuya lengua es el árabe, pero surgida del pueblo iraní influenciado por su 

propia historia.  Creándose el movimiento shu´ubi, a través del cual este 

antiguo Imperio buscaba la libertad que le había sido sustraída.  

  De este movimiento surge el Kitab al-Agani o Libro de las Canciones, 

compilado por Abu´l Faray al Isfahani, quien buscaba a través de la libertad 

literaria reencontrarse con sus antiguas creencias, y de las cuales surge poetas 

como Bashshar ibn Burd, un hombre ciego, quien mostraba un estilo 

epigramático con alusiones religiosas de frente a su añoranza por su antigua 

religión Madeízta, también se encuentra Abu Nuwas quien llegó casi a ser 

considerado dentro de la poesía clásica basada en la Qasida como un 

sacrílego al mezcla el amor con el gozo por el vino, creándose el género 

Jamriyyat, en donde el vino se convierte en un elemento importante ya que 

se vuelve la analogía de lo sublime, de lo divino, así esta poesía es importante 

porque no toma en sentido literal el significado de las palabras, sino que toma 

su significado de manera conceptual, es decir, su significado se convierte en 

la sensación que este provoca, dando forma a los zuhdiyyat o poemas místicos, 

en los cuales la muerte se convierte en otro elemento fundamental, al 

percibirse como la amante de la Vida, dando paso a la poesía de la 

Modernidad. Después surge el neoclásico a través de los poemas de 

autoencomio y panegírico de Al Buhturi, así como el resurgimiento de la 

técnica preislámica de al-Mutanabbi. En este periodo surgen diversos poemas 

cuyos temas enaltecen la Existencia, más que la Vida, siendo de este periodo 

la obra maestra Risalat al Gufrán o Epístola del Perdón, la cual se ha 

comparado en belleza y profundidad con la Divina Comedia.  

Aunado a ello se encuentran la riqueza de los relatos desarrollados con base 

a diversos poemas, siendo una serie de novelas románticas creadas por al-

Maynun o el Loco las más famosas, pero tristemente ninguna se mantiene 

completa. 

Mis canciones dieron ojos a los ciegos, oídos a los sordos/ agitaron a los críticos como 

pájaros nocturnos, y a mí me dieron reposo en mi cama la noche entera. 

 

THE POET OF THE CONQUEST 

In the 2nd/7th century, a new form of poetry began to develop in Arabic, but 

it emerged from the Iranian people, influenced by their own history.  The 

Shu'ubi movement was created, through which this ancient empire sought the 

freedom that had been taken from it.  

  From this movement arose the Kitab al-Agani or Book of Songs, compiled by 

Abu'l Faray al-Isfahani, who sought through literary freedom to reconnect with 

his ancient beliefs, and from which emerged poets such as Bashshar ibn Burd, 

a blind man, who displayed an epigrammatic style with religious allusions in 

the face of his longing for his old Madeiztic religion, as well as Abu Nuwas 

who came to be regarded in classical poetry based on the Qasida as a 

sacrilegious man who mixed love with the joy of wine, Thus, this poetry is 

important because it does not take the meaning of the words in a literal sense, 

but takes its meaning in a conceptual way, that is, its meaning becomes the 

sensation that it provokes, giving shape to the zuhdiyyat or mystical poems, in 

which death becomes another fundamental element, as it is perceived as the 

lover of Life, giving way to the poetry of Modernity. This was followed by the 

neoclassical through the poems of self-commendation and panegyric of al-

Buhturi, as well as the revival of the pre-Islamic technique of al-Mutanabbi. 

This period saw the emergence of a number of poems whose themes exalt 

Existence rather than Life, the masterpiece of this period being Risalat al-

Gufran or Epistle of Forgiveness, which has been compared in beauty and depth 

to the Divine Comedy.  

Alongside this are the wealth of stories developed from various poems, the 

most famous of which are a series of romantic novels created by al-Maynun 

or the Madman, but sadly none of which survive in their entirety. 

My songs gave eyes to the blind, ears to the deaf/ They stirred the critics like night 

birds, and gave me rest in my bed all night long. 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MIL Y UN POETAS EN EL TIEMPO 

En diversos lugares de Arabia se lograron recopilar no sólo una inmensa 

cantidad de poemas, sino también una variedad de leyendas, cuyo valor 

literario consiste en que no fueron trabajadas a partir de la gramática, sino que 

quedaron escritas tal y como la memoria de la tradición oral lo permitió. Dos 

ejemplos fundamentales de esto fueron las leyendas de las historias de Yoha 

y las mil y una noches, cuyo centro indo-persa se convirtió en parte 

fundamental de la literatura árabe escrita en el siglo IV/X.  

También surgieron obras con humor cuyo desarrollo no se percibía con 

agrado dentro de los círculos del islam más ortodoxo, lo cual llevó a que 

autores como al -Yahiz al escribir Al Kitab al-bujal o Libro de los avaros, tuviese 

que escribir una apología de la risa para explicar y analizar la avaricia. Este 

autor fue muy reconocido por obras como Kitab al Hayawan o Libros de los 

animales y el gran Kitab al Bayan o Libro de la expresión base la crítica literaria 

árabe. Otra obra importante es El collar del andaluz ibn´Abd Rabbihi, con 

quien da inicio un importante ciclo de poesía musulmana en el interior de 

España, desarrollándose el Muwashshah, un tipo de poema libre sin metros 

clásicos en el cual se mezclan extranjerismos utilizados en los Romances, 

creándose poemas líricos árabe-español, es decir, poemas bilingües.  

EL ÁRABE DIALECTAL Y EL ÁRABE CLÁSICO 

Para comprender el desarrollo de la literatura y poesía árabe musulmana y 

también la indoeuropea, la cual se escribe en lengua árabe, es prescindible 

comprender la diferencia que existe en este lenguaje. 

El árabe dialectal es el árabe que se habla en diferentes partes del mundo, 

teniendo sonidos y pronunciaciones diferentes de acuerdo a la tribu y a la 

zona, pero sobre este está el árabe clásico, lengua del Qur´an, oral y escrita, 

el cual no puede ser trastocado ni en lo más mínimo. El árabe clásico tiene un 

tiempo de pronunciación, ya dispuesto con base a sus alargamientos, y debe 

tener una misma pronunciación.  

Otro punto importante es que el árabe dialectal se ha influenciado de 

extranjerismos, mientras que el árabe clásico, jamás debe mezclarse con ellos.  

A THOUSAND AND ONE POETS IN TIME 

In various parts of Arabia, not only an immense number of poems were 

collected, but also a variety of legends, whose literary value lies in the fact that 

they were not worked out on the basis of grammar, but were written down as 

the memory of the oral tradition allowed them to be. Two prime examples of 

this were the legends of the Yoha stories and the Arabian Nights, the Indo-

Persian centre of which became a fundamental part of Arabic literature written 

in the 4th/10th century.  

There were also works of humour whose development was not well perceived 

within more orthodox Islamic circles, which led authors such as al-Jahiz, 

writing al-Kitab al-Bukhal or Book of the Misers, to write an apologia for 

laughter in order to explain and analyse greed. This author was well known for 

works such as Kitab al-Hayawan or Books of the Animals and the great Kitab 

al-Bayan or Book of Expression, the basis of Arabic literary criticism. Another 

important work is El collar del andaluz ibn'Abd Rabbihi, with whom an 

important cycle of Muslim poetry began in the interior of Spain, developing 

the Muwashshah, a type of free poem without classical metres in which foreign 

words used in the Romances are mixed, creating Arabic-Spanish lyric poems, 

i.e. bilingual poems.  

DIALECTAL ARABIC AND CLASSICAL ARABIC 

In order to understand the development of Muslim Arabic literature and 

poetry, as well as Indo-European literature and poetry, which is written in 

Arabic, it is essential to understand the difference that exists in this language. 

Dialectal Arabic is the Arabic spoken in different parts of the world, having 

different sounds and pronunciations according to tribe and area, but above 

this is the classical Arabic, the language of the Qur'an, spoken and written, 

which cannot be altered in the slightest. Classical Arabic has a time of 

pronunciation, already arranged on the basis of its elongations, and it must 

have the same pronunciation.  

Another important point is that dialectal Arabic has been influenced by foreign 

words, while classical Arabic must never be mixed with them. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Estas diferencias entre lo sagrado y lo cotidiano en el lenguaje dio pie a 

diversas formas del verso, ya que se fue construyendo a partir de la diversidad 

de dialectos, creándose el Dúbayt, mezcla del persa y el árabe, donde du, es 

dos en persa y bayt línea o verso en árabe, teniendo como resultado un poema 

con hemistiquios separados, con cuartetos adaptables, siendo los más 

conocidos los Ruba´yyat, (plural de Dúbayt) de ´Ummar Jayyam en el año 

517/1123. 

EL POETA PERSA 

Cuando Persia es conquistada por los árabes, su lengua sagrada era el pahlavi, 

cuya expresión y belleza se encuentra en los antiguos Libros Sagrados iraníes, 

pero esta lengua se fue perdiendo conforme el mundo árabe se internó en la 

cultura y sobre todo con la presencia espiritual del Qur´an,  

Pero cuando comenzaba la decadencia de Pahlavi diversos poetas lo retoman 

mezclando la lengua árabe casi en un cincuenta por ciento y desarrollando 

poemas místicos basados en el  ruba´i y el Mathnawi, los cuales dieron como 

resultado los metros llamados Rayaz. 

son conocidos los poemas llamados Diwans del siglo III/IX, los cuales 

estaban invadidos de panegíricos pastorales, siendo Mahmud de Gazna un el 

poeta más reconocido, aunque no tanto como Firdusi cuyo poema 

Shahinshah-nama o Libro de los Reyes es considerado una obra maestra de 

la literatura islámica indoeuropea además de ser un poema épico nacional, 

además de ser un tipo de enciclopedia histórica y una colección de leyendas, 

mitos y tradiciones que narran de manera poética la historia de Irán desde su 

Origen hasta la conquista árabe. 

Descendieron, ataron sus corceles a una roca, cautamente avanzaron con 

casco y malla, / turbados estaban sus corazones. / pelearon como dos 

leones/ hasta cubrirse sus cuerpos de sudor y sangre/ desde el alba hasta el 

ocaso forcejaron/ y entonces Suhrab,/ el elefante rabioso,/ se 

irguió,/salando como un león/ asió a Rustum por el cinto/tiro con tal 

fuerza/que habría hendido la tierra misma y/ gritando de rabia y deseo de 

venganza/le arrojó al suelo.  

 

 

These differences between the sacred and the everyday in the language gave 

rise to different forms of verse, as it was constructed from the diversity of 

dialects, creating the Dúbayt, a mixture of Persian and Arabic, where du, is two 

in Persian and bayt line or verse in Arabic, resulting in a poem with separate 

hemistiches, with adaptable quatrains, the best known being the Ruba'yyat, 

(plural of Dúbayt) by 'Ummar Jayyam in the year 517/1123. 

 
THE PERASIAN POET 

When Persia was conquered by the Arabs, its sacred language was Pahlavi, the 

expression and beauty of which is found in the ancient Iranian Holy Books, 

but this language was lost as the Arab world became more cultured and 

especially with the spiritual presence of the Qur'an,  

But as the Pahlavi decline began, several poets took it up again, mixing the 

Arabic language by almost fifty percent and developing mystical poems based 

on the Ruba'i and Mathnawi, which resulted in the metres called Rayaz. 

The poems called Diwans of the 3rd/9th century are well known, which were 

full of pastoral panegyrics, Mahmud of Gazna being the most renowned poet, 

though not as well known as Firdusi whose poem Shahinshah-nama or Book 

of Kings is considered a masterpiece of Indo-European Islamic literature and 

a national epic poem, as well as a kind of historical encyclopaedia and a 

collection of legends, myths and traditions that narrate in a poetic way the 

history of Iran from its origin to the Arab conquest. 

 

They descended, they tied their steeds to a rock, cautiously they advanced with 

helmet and mail, / troubled were their hearts. / they fought like two lions/ till their 

bodies were covered with sweat and blood/ from dawn to dusk they struggled/ and 

then Suhrab,/ the rabid elephant,/ reared up,/ leaping like a lion/ seized Rustum 

by the belt/ he pulled with such force/ that he would have cleft the very earth and/ 

screaming with rage and desire for vengeance/ threw him to the ground 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EL POETA ÁRABE 

A diferencia del Poeta Persa quien carecía de un desarrollo en la prosa, el 

poeta árabe tenía un gran conocimiento en ese género literario, el cual era 

utilizado en muchas ocasiones por los adivinos ya que se forjaba a través de 

una belleza retórica utilizada para convencer. A demás mostraba una 

exaltación lingüística la cual sobrepasaba libros donde la palabra era utilizada 

para educar y no para alegrar el espíritu. Es así que la prosa poética toma una 

importancia fundamental en la literatura árabe siendo para muchos estudiosos 

la única realmente importante para ser estudiada. 

Dentro de este punto la narrativa del Qur´an es llamada I´yaz, es decir, no 

puede ser estudiada porque al ser palabra revelado por Allah es inimitable, 

por lo tanto, sólo debe de ser admirada, amada, consagrada, pero jamás 

sometida a la crítica.   

La literatura árabe Adab,  particularmente la escrita en prosa tuvo sus 

comienzos con la traducción de Kalila wa Dimma, desarrollado en forma de 

Risala, es decir, en género epistolar. El lenguaje poético es clave en el mundo 

árabe, particularmente porque su propia forma da este sentido a su 

pronunciación y da un aliento poético al no permitirse los cortes, siendo esta 

la razón del porqué diversos tratados parecen verdaderas obras poéticas, 

como se percibe en todas las obras del siglo IV/X. 

Es este periodo donde surge la Maqama o sesión, creada por Badi ´az Zaman 

al Hamadhani. Este género consiste en obras imaginarias estrictamente donde 

dos personales (un héroe y un narrador) narran en prosa rimada, una misma 

situación a través de sus diversas perspectivas.  

Con un poco tiempo de diferencia surge la Hikaya, prosa dedicada a la 

representación de la realidad mezclada con la irrealidad, influenciada ya por 

la obra de al-Yahiz, dando pie a la novela moderna. Es de recordar que  al-

Yahiz manifestaba la importancia de personajes clave como vagabundos y 

mendigos. Siendo este tipo de literatura árabe la que influenció en la creación 

de El Lazarillo de Tormes, especialmente porque Al Yahiz era conocido en la 

España de ese tiempo.  

 

 

 

THE ARABIC POET 

Unlike the Persian poet who lacked development in prose, the Arab poet had 

a great knowledge of this literary genre, which was often used by soothsayers 

as it was forged through rhetorical beauty used to convince. It also displayed 

a linguistic exaltation which surpassed books where the word was used to 

educate and not to enliven the spirit. Thus, poetic prose takes on a 

fundamental importance in Arabic literature, being for many scholars the only 

really important one to be studied. 

Within this point the narrative of the Qur'an is called I'yaz, i.e. it cannot be 

studied because being the word revealed by Allah it is inimitable, therefore, it 

is only to be admired, loved, consecrated, but never subjected to criticism.   

Arabic Adab literature, particularly that written in prose had its beginnings with 

the translation of Kalila wa Dimma, developed in the form of Risala, i.e. in the 

epistolary genre. Poetic language is key in the Arabic world, particularly 

because its very form gives this meaning to its pronunciation and gives a 

poetic breath by not allowing cuts, which is the reason why various treatises 

seem to be true poetic works, as seen in all the works of the 4th/10th century. 

It is in this period that the Maqama or seance, created by Badi 'az Zaman al-

Hamadhani, emerged. This genre consists of strictly imaginary works where 

two personalities (a hero and a narrator) narrate, in rhymed prose, the same 

situation through their different perspectives.  

The Hikaya, a prose dedicated to the representation of reality mixed with 

unreality, emerged a short time later, already influenced by the work of al-

Jahiz, giving rise to the modern novel. It is worth remembering that al-Jahiz 

emphasised the importance of key characters such as vagabonds and beggars. 

It was this type of Arabic literature that influenced the creation of El Lazarillo 

de Tormes, especially as al-Jahiz was well known in Spain at the time. 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Otro estilo que sobresalió fue la introducida por al-Hariri donde teniendo 

como base la Maqama lleno la poesía de divertidos enredos verbales, cuyo 

punto central era divertir más que profundizar en un tema, siendo esto quizá 

el comienzo de la decadencia, al permitir que la crítica literaria se introdujese 

de mayor manera en el desarrollo de las obras.  

Otros de los grandes escritores son Muhammad al-Muwaylihi cuya obra 

Hadith Isa ibn Hisham,  en donde se describe de manera humorística e 

intraducible los cambios emergidos en la vida de los egipcios; al-Qadi al Fadil 

conocido por ser colaborador de Saladino, cuya obra literaria y culmen se 

encuentra en la descripción  de sus cartas las cuales muestran un estilo 

epistolar verdaderamente sorprendente, así como Imad adDin al-Isfahani 

secretario de Saladino, quien escribió una hermosa obra biográfica sobre los 

últimos años de un sultán árabe. 

Otros autores importantes son Nizam al Mulk con su libro Siyasat nama; Awfí 

con su libro el Yawami al hikayat; y sobre todo las obras de Sa´di cuyo estilo 

representa la cima de la perfección formal en donde se enaltece y describe el 

islam no árabe. Este autor era conocido especialmente por su poemas 

místicos y eróticos, sin embargo; sus tratados de moral llamados el Bustán, 

Jardín y el Gulistan o Jardín de rosas enaltecen la prosa poética. También se 

tiene a Nizami, poeta árabe- persa autor de Layla u Maynun, y de Jusraw u 

Shirinel; como no mencionar a Mantiq at-tayr,  autor de la Conferencia de los 

Pájaros de Farid ad-Din´Attar. 

El sol de mi majestad es un espejo. El que se ven él, ve al mismo tiempo su alma y 

su cuerpo, y los ve de manera total. Como habéis venido a mí bajo la forma de 

treinta aves, sí-murg, veréis treinta aves en el espejo. Si vinieran cuarenta o 

cincuenta. Sería lo mismo. A pesar de que ahora habéis cambiado por completo, 

os veis como erais antes. 

Por otra parte, está el culmen de la poesía persa mística escrita por Yalal ad-

Din Rumi muerto en el 672/1273, fundador de la más importante cofraternidad 

derviche y autor de Matnawi, tratado de teología mística. 

Como la sal se disolvió en el océano fui yo tragado por el mar de D/os 
Mas allá de la fe, más allá de la incredulidad, más allá de la duda y de la certidumbre 

 

Another style that stood out was the one introduced by al-Hariri where, having 

the Maqama as a basis, he filled the poetry with amusing verbal 

entanglements, whose central point was to amuse rather than to delve deeper 

into a subject, this being perhaps the beginning of the decline, as it allowed 

literary criticism to be introduced in a greater way in the development of the 

works.  

Other great writers include Muhammad al-Muwaylihi whose work Hadith Isa 

ibn Hisham, which describes in a humorous and untranslatable manner the 

changes that emerged in the life of the Egyptians; al-Qadi al-Fadil known to 

be a collaborator of Saladin, whose literary work and culmination is found in 

the description of his letters which show a truly amazing epistolary style, as 

well as Imad ad-Din al-Isfahani secretary to Saladin, who wrote a beautiful 

biographical work on the last years of an Arab sultan. 

Other important authors are Nizam al Mulk with his book Siyasat nama; Awfi 

with his book the Jawami al hikayat; and above all the works of Sa'di whose 

style represents the pinnacle of formal perfection in which non-Arab Islam is 

extolled and described. This author was especially known for his mystical and 

erotic poems, however, his moral treatises called the Bustan, Garden and the 

Gulistan or Rose Garden exalt poetic prose. There is also Nizami, a Persian-

Arab poet, author of Layla u Maynun, and Jusraw u Shirinel; how can we fail 

to mention Mantiq at-tayr, author of the Conference of the Birds of Farid ad-

Din'Attar. 

The sun of my majesty is a mirror. He who sees himself sees at the same 

time his soul and his body, and sees them completely. As you have come to 

me in the form of thirty birds, yes-murg, you will see thirty birds in the mirror. 

If forty or fifty came. It would be the same. Though you are now completely 

changed, you see yourselves as you were before. 

On the other hand, there is the culmination of mystical Persian poetry written 

by Yalal ad-Din Rumi who died in 672/1273, founder of the most important 

dervish brotherhood and author of Matnawi, a treatise on mystical theology. 

As the salt dissolved in the ocean, I was swallowed by the sea of God. 
Beyond faith, beyond disbelief, beyond doubt and beyond certainty. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EL POETA DE FRENTE A LA CONQUISTA MONGOLA 

La literatura islámica árabe e indoeuropea comenzó su decadencia con la 

conquista mongola, provocando que la literatura comenzara un deterioro 

especialmente a partir de la llegada del soberano mongol Hülegü a Persia, 

provocando que todo el centro intelectual instalado en Bagdad el mundo 

árabe se dirigiese hacia el oeste además de provocar que los musulmanes se 

encerrasen en sí mismos. Sin embargo; también provocó que se iniciase una 

etapa de enciclopedias y diccionarios para rescatar del olvido la lengua árabe 

la cual podría perderse en el poder del conquistador. En este periodo donde 

surge Ibn Jadün (732-808/1332-1406) quien es considerado en padre de la 

sociología histórica, además de que en España se acrecentó un periodo de 

pensadores y filósofos importantes.  

A este periodo se le llama la Edad Oscura, siendo el comienzo del moderno 

renacimiento islámico, a través del género Rihla o narración de viajes, en 

donde se relataban particularmente relatos sobre la peregrinación a la Meca, 

siendo u Ibn Yubayr e Ibn Battuta los representantes de este género. 

En Persia esta decadencia se manifestó a través de obras satíricas donde se 

denunciaba la decadencia social por medio de autores como Zakani o Hafiz, 

autor de un DiWan con poemas eróticos relacionados con la mística, y Yami 

llamado el último de los grandes poetas clásicos.  

El POETA DEL RENACIMIENTO 

Yami falleció en el centro de la decadencia, en donde la dominación islámica 

en España llegaba a su fin, al tiempo que se descubría la ruta en torno al cabo 

de Buena Esperanza. En este tiempo el mundo árabe se separa de Occidente 

lo cual lo ayudó a fortalecer su cultura y tradiciones sin alterar su historia, lo 

cual provocó que hasta el siglo XIX con el redescubrimiento de Occidente los 

árabes llegaran a lo que llaman Nahda, es decir, el Renacimiento.  

Este Renacimiento provocó que la literatura árabe comenzara a traducirse a 

diversos idiomas, mostrando y resaltando la importancia que el mundo 

musulmán tanto árabe como indoeuropeo dieron a la Poesía.  

 

 

THE POET IN THE FACE OF THE MONGOL CONQUEST 

Arabic and Indo-European Islamic literature began its decline with the Mongol 

conquest, causing literature to begin to deteriorate, especially after the arrival 

of the Mongol ruler Hülegü in Persia, causing the entire intellectual centre of 

the Arab world in Baghdad to move westwards, as well as causing the Muslims 

to withdraw into themselves. However, it also led to the beginning of a period 

of encyclopaedias and dictionaries to rescue the Arabic language from 

oblivion, which could be lost in the power of the conqueror. It was in this 

period that Ibn Jadün (732-808/1332-1406), who is considered to be the 

father of historical sociology, was born, as well as a period of important 

thinkers and philosophers in Spain.  

This period is called the Dark Ages, being the beginning of the modern Islamic 

renaissance, through the Rihla or travel narrative genre, in which stories about 

the pilgrimage to Mecca in particular were told, with Ibn Jubayr and Ibn 

Battuta being the representatives of this genre. 

In Persia this decadence was manifested through satirical works denouncing 

social decadence by authors such as Zakani or Hafiz, author of a DiWan with 

erotic poems related to mysticism, and Yami, called the last of the great 

classical poets.  

THE POET OF THE RENAISSANCE 

Jami died in the midst of decadence, where Islamic rule in Spain was coming 

to an end, and the route around the Cape of Good Hope was being discovered. 

At this time, the Arab world was separated from the West, which helped it to 

strengthen its culture and traditions without altering its history, which meant 

that until the 19th century, with the rediscovery of the West, the Arabs reached 

what they called the Nahda, i.e. the Renaissance.  

This Renaissance caused Arabic literature to begin to be translated into 

various languages, showing and highlighting the importance that the Muslim 

world, both Arab and Indo-European, gave to poetry. 

 

 Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوت   ف رح ® 

ا م  ا  ارث  سي  ي  ي  ر   لي  ي  ي  ي  ون   دي   مارت  سكوت   حف ر  ... لي  ® 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mientras el sediento busca agua,  

el agua está también buscando al sediento 

While the thirsty one is looking for water,  

the water is also looking for the thirsty one 

Rumi 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BENDICIONES DEL DOLOR EN EL ISLAM 

En el nombre de Allah, el Misericordioso, el Compasivo y que la paz y las 

bendiciones de Allah sean sobre el profeta Mohammed, su familia y sus 

compañeros. Amin. 

En este artículo se abordará el tema del dolor, pero desde la perspectiva 

islámica ya que, si se padece hay bendiciones en ello. 

La definición de “dolor” por la Real Academia de la Lengua Española:  1. m. 

Sensación molesta y aflictiva de una parte del cuerpo por causa interior o 

exterior.   

La humanidad cuando sufre algún tipo de dolor generalmente hay queja y 

malestar cuando algo negativo le acontece, sin embargo; el sufrimiento puede 

traerle beneficios. 

Cuando se sufre viene a la mente el recuerdo de Allah y se le ofrece súplica 

pidiendo mitigue ese dolor, incluso la manera de sobrellevar el dolor es 

diferente para cada persona; ¿Qué se hace con el dolor? Muchas personas 

no encuentran paciencia y desesperan, otras por lo contrario esperan pasar 

la prueba pues saben que al final sentirán alivio y alegría por haber pasado 

esas dificultades. 

Hay situaciones en las cuales una persona que nunca ha sentido dolor, vive 

cómodamente, no siente aflicción por ningún tipo de dificultad o nunca ha 

sufrido algún tipo de obstáculo; entonces esta persona será improductiva y 

perezosa, porque en esta vida si se requiere alcanzar metas, sueños, objetivos, 

es pertinente sufrir algún tipo de calamidad; esfuerzo, contratiempo, 

decepción, para alcanzarlos. 

De cierta manera el dolor también está ligado al éxito en cada tipo de 

situación al que se enfrente la humanidad. 

Un ejemplo claro es como el del estudiante que se fijó la meta de obtener 

buenas notas en todas sus asignaturas; ¿qué implicara esto al respecto? quizá 

desvelos, malpasadas, esfuerzo en los traslados, dormir poco, etc. Pero al final 

obtendrá la gran recompensa que le llevará a grandes satisfacciones futuras. 

BLESSINGS OF GRIEF IN ISLAM 

In the name of Allah, the Merciful, the Compassionate, and may peace and 

blessings of Allah be upon the Prophet Mohammed, his family and 

companions. Amin. 

This article will address the issue of pain, but from the Islamic perspective, 

for if one suffers there are blessings in it. 

The definition of "pain" by the Royal Academy of the Spanish Language: 1. 

m. An annoying and afflictive sensation of a part of the body due to an 

internal or external cause.   

When mankind suffers some kind of pain there is usually complaint and 

discomfort when something negative happens to him, however; suffering 

can bring benefits. 

When suffering comes to mind the remembrance of Allah and supplication 

is offered to Him asking Him to mitigate that pain, even the way of coping 

with pain is different for each person; what does one do with pain? Many 

people do not find patience and despair, others on the other hand hope to 

pass the test because they know that in the end they will feel relief and joy 

for having passed the hardship. 

There are situations in which a person who has never felt pain, lives 

comfortably, does not feel affliction for any type of difficulty or has never 

suffered any type of obstacle; then this person will be unproductive and lazy, 

because in this life if it is required to reach goals, dreams, objectives, it is 

pertinent to suffer some type of calamity; effort, setback, disappointment, to 

reach them. 

In a certain way pain is also linked to success in every kind of situation 

humanity faces. 

A clear example is that of the student who has set himself the goal of getting 

good grades in all his subjects; what will this entail in this respect? perhaps 

sleeplessness, wasted time, effort in travelling, little sleep, etc. But in the end 

he will get the great reward that will lead to great satisfaction in the future. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ahora, haciendo recuento a través de la historia de los primeros grupos de 

creyentes, refiriéndose a los que vivieron el periodo de la revelación; fueron 

revolucionarios religiosos, los más importantes que haya visto la humanidad.  

Las características de estos primeros creyentes eran excepcionales pues 

tenían una fe más elevada, corazones más nobles, sus palabras eran veraces 

y sinceras y su conocimiento más profundo que sus sucesores; todo ello 

porque atravesaron el dolor y el sufrimiento que son las condiciones 

necesarias de las grandes revoluciones. Sintieron el dolor del hambre, la 

pobreza, el rechazo, el abuso, el desarraigo de su hogar y de su país, 

padecieron la pérdida de todos sus placeres, el dolor de las heridas, la tortura 

y hasta la muerte. Fueron de verdad los elegidos y conformaron una minoría 

especial de la humanidad porque eran modelos de pureza, nobleza y 

sacrificio Al Qarni (2006). 

“La gente de Medina y los beduinos que habitan a su alrededor no debían 

negarse a combatir con el Mensajero de Dios [si eran convocados] ni preferir 

sus propias vidas a la de él, ya que les es registrada una buena obra cada vez 

que sufren sed, cansancio y hambre mientras luchan por la causa de Dios, y 

cuando pisan terreno que enfurezca a los incrédulos, cuando los alcanza 

alguna hostilidad de los enemigos. Dios no deja que se pierda la recompensa 

de los que hacen el bien” Corán (9:120) 

Puede resultar curioso, pero es a través del dolor que las personas también 

logran elaborar grandes obras de arte, porque es una manera de sacar lo que 

se lleva dentro; el pintor realiza grandes obras pictóricas, el poeta elabora sus 

mejores poemas añadiéndole gran sentido y belleza a la palabra. 

Al-Mutanabbi escribió sus mejores poemas cuando padecía una fuerte fiebre. 

An-Nu´man Ibn Mundhir amenazó de muerte a An-Nabigah y en ese 

momento este último escribió su mejor poesía, a continuación, un pequeño 

párrafo de la traducción de una de sus mejores obras: 

Ciertamente tú eres el Sol y los otros reyes 

Las estrellas; porque cuando el Sol sale, ninguna 

De las estrellas que están en el cielo es visible 

Now, looking back through the history of the earliest groups of believers, 

referring to those who lived through the period of revelation, they were 

religious revolutionaries, the most important that humanity has seen.  

The characteristics of these early believers were exceptional in the sense 

that they had higher faith, nobler hearts, their words were truthful and 

sincere, and their knowledge was deeper than that of their successors; all 

this because they went through the pain and suffering which are the 

necessary conditions of great revolutions. They felt the pain of hunger, 

poverty, rejection, abuse, uprooting from home and country, the loss of all 

their pleasures, the pain of wounds, torture and even death. They were truly 

the chosen ones and formed a special minority of humanity because they 

were models of purity, nobility and sacrifice Al Qarni (2006). 

"The people of Medina and the Bedouins who dwell around them should 

not refuse to fight with the Messenger of God [if summoned] nor prefer their 

own lives to his, for a good deed is recorded for them whenever they suffer 

thirst, exhaustion and hunger while fighting for the cause of God, and when 

they tread on ground that enrages the disbelievers, when they are overtaken 

by the hostility of the enemies. God does not let the reward of those who do 

good be lost" Qur'an (9:120). 

It may seem curious, but it is through pain that people also manage to 

produce great works of art, because it is a way of bringing out what is inside; 

the painter produces great paintings, the poet produces his best poems by 

adding great meaning and beauty to the word. 

Al-Mutanabbi wrote his best poems when he was suffering from high fever. 

An-Nu'man Ibn Mundhir threatened An-Nabigah with death and at that time 

An-Nabigah wrote his best poetry, here is a short paragraph from the 

translation of one of his best works: 

Surely you are the Sun and the other kings. 

The stars; for when the sun rises,  

none of the stars that are in the heavens 

Of the stars that are in the sky are visible 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Se puede afirmar que existen tantos ejemplos de personas que a través del 

dolor han logrado el éxito, así que lo mejor es no temer ni sentir ansiedad 

cuando se tenga que enfrentar a las dificultades que traigan sufrimiento 

porque sin duda se saldrá triunfante. 

Además, el pasar por tribulaciones, sufrimiento, dolor, trae beneficios, como 

el perdón de los pecados; a continuación, un hadiz que habla sobre esto:  

Desde Abu Saíd y Abu Huraira que Allah esté complacido con ambos que el 

Mensajero que la paz y las bendiciones de Allah sean con él dijo:  

“Cualquiera que fuere la desgracia que le ocurriera a un musulmán: 

cansancio, enfermedad, tristeza, daño, pena, dolor o incluso una espina que 

se le clavara, servirá para que Allah le expíe sus faltas”. 

Significado del hadiz: Cualquiera que fuere la desgracia que le ocurriera a un 

musulmán: cansancio, enfermedad, tristeza, daño, pena, dolor, aflicción, etc. 

servirá para que Allah le expíe sus faltas y le rebaje sus pecados.  

Si el ser humano, añade a eso la paciencia y la obediencia a los mandatos 

de Allah, será además recompensado por ello. Así pues, las desgracias son 

de dos tipos: cuando el ser humano le alcanza una desgracia y se acuerda 

del favor y la gracia de Allah además de acatar Su mandato. En este caso 

tendría un beneficio doble: expiación de sus faltas y el aumento de sus 

buenas obras. El otro tipo es cuando el ser humano se olvida del favor de 

Allah, se aflige por ello y se apena, por lo que no tiene en cuenta la 

recompensa que podría obtener por esa desgracia. En este caso, seguiría lo 

único que obtendría es la expiación de sus faltas. De este modo, vemos que 

la persona que sufre una desgracia sale ganando siempre, o bien obtiene la 

expiación de sus faltas y la recompensa por ello, o bien solamente la 

expiación de sus faltas. 

Entonces, el musulmán al que le alcance una desgracia, aunque no sea más 

que una espina que se le haya clavado, debe recordar a Allah y entregarse 

confiado a Él en busca de su recompensa por dicha desgracia, además de la 

expiación de sus faltas. Esto forma parte de los dones de gracia y 

generosidad de Allah Alabado y Ensalzado sea que pone a prueba sus 

siervos creyentes y los recompensa por ello o les expía sus faltas. 

It can be stated that there are so many examples of people who through pain 

have achieved success, so it is best not to fear or feel anxious when facing 

difficulties that bring suffering because you will certainly come out 

triumphant. 

Also, going through tribulations, suffering, pain, brings benefits, such as 

forgiveness of sins; here is a hadith that talks about this:  

From Abu Said and Abu Hurayrah may Allah be pleased with them both that 

the Messenger may Allah's peace and blessings be upon him said:  

"Whatever misfortune befell a Muslim: tiredness, sickness, sadness, hurt, 

grief, sorrow, pain or even a thorn stuck in him, it will serve for Allah to 

expiate his faults." 

Meaning of the hadith: Whatever misfortune befalls a Muslim: fatigue, 

sickness, sickness, sorrow, harm, grief, pain, sorrow, affliction, etc., it will 

serve for Allah to atone for his faults and reduce his sins.  

If the human being adds to that patience and obedience to Allah's 

commands, he will also be rewarded for it. Thus, misfortunes are of two 

kinds: when a human being is struck by misfortune and remembers the 

favour and grace of Allah and obeys His command. In this case he would 

have a double benefit: expiation of his faults and the increase of his good 

deeds. The other type is when the human being forgets about Allah's favour, 

grieves over it and grieves, so he does not take into account the reward he 

could get for that misfortune. In this case, he would still only get the expiation 

of his faults. Thus, we see that the person who suffers a misfortune always 

wins, either he gets atonement for his faults and the reward for it, or only 

atonement for his faults. 

So, the Muslim who is struck by a misfortune, even if it is only a thorn in his 

side, should remember Allah and entrust himself to Him to seek his reward 

for that misfortune, in addition to the expiation of his faults. This is part of 

the gifts of grace and generosity of Allah Praised and Exalted be He who 

tests His believing servants and rewards them for it or atones for their faults. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cabe mencionar que la disminución de las faltas será siempre de faltas 

menores. Los pecados mayores solo se expían por medio del arrepentimiento 

verdadero acompañado del propósito de enmienda. 

Entonces, no es nada malo padecer momentos de dolor porque después de 

este viene la bendición.  

Allah Todo Poderoso y Misericordioso facilite siempre todos los asuntos de 

este mundo para que, a través de la pena, la felicidad, el sosiego, la sinceridad, 

la gratitud y todos los actos de adoración, los tome en cuenta y eleve en grados 

a la siguiente vida. Amin.    

 

Por: Psic. Margarita Aguirre Macías 

 

 

REFERENCIAS: 

 Al-Qarni Abdullah, NADA TE TURBE, Primera edición España, 2006. 

García, Isa, El Corán, Traducción comentada, Cairo, febrero 2016. 

https://dle.rae.es/dolor?m=form 

https://hadeethenc.com/es/browse/hadith/3701 

 

 

 

 

 

 

It is worth mentioning that the abatement of faults will always be for minor 

faults. Major sins are only atoned for through true repentance accompanied 

by the purpose of amendment. 

So, it is not a bad thing to suffer moments of pain because after it comes 

blessing.  

May Allah All Mighty and Merciful always facilitate all the affairs of this world 

so that through sorrow, happiness, peace of mind, sincerity, gratitude and all 

acts of worship, He may take them into account and elevate them in degrees 

to the next life. Amin.    

 

By: Psic. Margarita Aguirre Macías 

 

 

REFERENCES: 

 Al-Qarni Abdullah, NADA TE TURBE, First edition Spain, 2006. 

García, Isa, The Qur'an, Annotated Translation, Cairo, February 2016. 

https://dle.rae.es/dolor?m=form 

https://hadeethenc.com/es/browse/hadith/3701 

 

 

 

 

 

 

https://hadeethenc.com/es/browse/hadith/3701
https://hadeethenc.com/es/browse/hadith/3701


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

¡Oh Dios! 

Cada humano 

   es un mensaje 

   en este poema interminable 

de tu palabra 

ا  هي   ث 
ل ا   

شان   كل 
أن   

 
ن  رسالة   ها أ 

ي  
ه ف  ده   هد  صي 

ي   الق 
هي   لإ الت 

ت  ي  ت 
 

ك  من   كلمي   

Oh, my God! 

Every human being 

     It's a message 

     In this endless poem 

from your word 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Barakah® 
The first Muslim magazine in Mexico 

to promote interreligious, scientific and  

non-believer dialogue. 

 

It invites you to write to us and express your doubts, topics of 
interest, opinions and to collaborate. 

revistabarakah@gmail.com 

Barakah® 
La primera revista musulmana en México  

para fomentar el diálogo interreligioso, científ ico y con 

el no creyente 

 

Te invita a escribirlos y expresarnos tus dudas, temas 

de interés, opinión y a colaborar.  

revistabarakah@gmail.com 

Revista 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

حمد
لله ال  

ده   لكل صي 
ة   ق  مكي وت   

 ب رحمي ك

Gracias a D/os 

Por cada poema escrito 

por tu Misericordia 

Thank God 

for every poem written 

by your mercy 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La primera revista musulmana en México 

Para fomentar el diálogo interreligioso, científico 

 y con el no creyente® 

 

Todos los derechos pertenecen a 

Martha Leticia Martínez de León… Silencio سكوت   ف رح ® 

ا  ا  مارث  سي  ي  ي  ر   لي  ي  ي  ي  ون   دي   مارت  سكوت   ف رح  ... لي  ® 
 

y cada artículo a sus colaboradores 

The f irst Muslim magazine in Mexico 

To promote interreligious, scientif ic and non-believer dialogue®. 

 

All rights belong to 

Martha Leticia Martínez de León…  Silencio سكوت   ف رح  ® 

ا  ا  مارث  سي  ي  ي  ر   لي  ي  ي  ي  ون   دي   مارت  سكوت   ف رح ... لي  ® 

 
and each article to its contributors  

Bara  kah® 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

He is God the Creator whose names are more beautiful. 

 You glorify him with everything in heaven and on earth.  

He is irresistibly wise 

Él es el Creador de Dios, cuyos nombres son más hermosos.  

Lo glorifica con todo lo que hay en el cielo y en la tierra.  

Él es irresistiblemente sabio 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


