SUNSERNGAR T
. AN O
a7 ’:"-"i";‘:..” 7 A,

Edicion Bilingtie-

Bilingual Edition

- '
: RSt
o o2l :
v .,,‘.».‘.’..ﬂ.ai_q- >
~ s peomae AR L 0l Tl
»
3
o

~ Poetand

s

PR FPEVERNG 4. DA

=aie - y N

La primera revis DBl
2 yte interrel



O\ap’” SYIAY

Péagina legal

Todos los derechos (idea original, investigacion y disefio) pertenecen a
Martha Leticia Martinez de Ledn... (Hencio < sSs z 5 ®

Portada e imagenes

https:// https://shutterstock

La creacion de esta revista tiene como fundamento ser una Bendicion -
Barakah®, al compartir el conocimiento del islam para fortalecer el
didlogo interreligioso, cientifico y con el no creyente.

Sin fines de lucro

Legal page

All rights (original idea, research, translation, design) belong to

Martha Leticia Martinez de Leon... (Hence G g3 ®

Cover and images

https://shutterstock

The creation of this magazine is based on being a Blessing -
Barakah®, by sharing the knowledge of Islam to strengthen
Interfaith, science and dialogue with the non-believer.

Not-for-profit




T auracadt es la gracia de D/os dispersa en personas, lugares,

objetos y manifiesta la revelaciéon de D/os. Es la fuerza de D/os
contraida para ser compartida y fortalecer a quien la otorga y recibe.

La S0 araféasl pertenece al misticismo islamico.

Es la fuente de donde emana el agua divina, la Unica capaz de saciar la
sed del Hombre, porque como menciona el sabio del islam

Amr Elwardany

No es el agua quien te quita la sed, es ;ﬂ‘

I avkafeadl is the grace of God dispersed in people, places,

objects and manifests the revelation of God. It is the strength of G-d
contracted to be shared and to strengthen the giver and receiver.

The Ao araseal/t belongs to Islamic mysticism.

[t is the fountain from which the divine water emanates, the only one
capable of quenching Man's thirst, for as the sage of islam mentions

Amr Elwardany

[t's not water that quenches your thirst, it's ;ﬂ‘



ardany

sabiduria

a poesia

ita por D/os

[ssue dedicated to:

) o

v

4!

-

Dra. Nahla El-Haraki
Dra. Mariam Saada

and you

Dr. Amr Elwardany

because your wisdom
is a poetry

written by G/d




El gran Poeta Uruguayo Saul Ibargoyen creador del Atefsmo Mistico y
gran estudioso de la cultura drabe y del islam, describe a Adam como el
primer y més importante Poeta, especialmente porque cumpli¢ con la
misién otorgada por D/os de dar nombre a todo lo que El habia creado.
Adam en su inmensa sabiduria, consiguié encapsular, por decirlo de cierta
manera, el todo de un ser vivo y natural en conceptos encapsulandolos
en Palabras. Palabras ya formadas poesia por D/os.

La Poesia es diferente al Poema, dicen los grandes sabios, particularmente
porque la poesia esta contenida en el Todo y la Nada que forma todo lo
creado por Allah.

Es asi que el Poeta se convierte en un intérprete de lo creado, en un ser
contemplativo que contrae la belleza y la misericordia para expresarla de
diversas formas para abarcar todos los espiritus. Es de resaltar, que existen
diferentes clases de poetas, estan los materialistas, quienes s6lo ocupan
las palabras para expresar emociones, y estan los poetas del espiritu
quienes traducen de manera indirecta la belleza de la existencia con su
muerte, entrelazada con los cuestionamientos de la vida.

Un verdadero poeta se sabe servidor de su Creador, lo escucha en todo y
traduce ese mensaje que llene el corazén y abarque de paz, templanza y
eternidad la vida. Es por esta razon, que este numero estd dedicado al
Poeta, antiguo traductor de la contemplacion.

The great Uruguayan Poet Saul Ibargoyen, creator of Mystical Atheism and
great scholar of Arab culture and Islam, describes Adam as the first and
most important Poet, especially because he fulfilled the mission given by
God to name everything He had created. Adam in his immense wisdom,
managed to encapsulate, so to speak, the whole of a living and natural
being into concepts by encapsulating them in Words. Words already
formed poetry by God.

Poetry is different from Poem, say the great sages, particularly because poetry
is contained in the All and the Nothingness that forms everything created
by Allah.

Thus the Poet becomes an interpreter of the created, a contemplative being
who contracts beauty and mercy to express it in various forms to embrace
all spirits. It should be noted that there are different kinds of poets, there
are the materialists, who only use words to express emotions, and there are
the poets of the spirit who translate in an indirect way the beauty of
existence with its death, intertwined with the questions of life.

A true poet knows he is the servant of his Creator, listens to Him in
everything and translates that message which fills the heart and embraces
life with peace, temperance and eternity. It is for this reason that this issue
is dedicated to the Poet, the ancient translator of contemplation.

Martha Leticia Martinez de Leon... Q%ﬁ//(’/(? u;cl 5}®

L)Ja g g 0 50 \/’A P






EL POETA'Y EL ISLAM

El concepto de la poesia en el mundo islémico tiene diversas variantes,
provocando que la figura del Poeta sea mal interpretada por algunas escuelas
y censurada porque como se menciona en el Sura llamado Los Poetas, se
ocupaba el manejo de la Palabra para embellecer el engafio y la mentira, sin
embargo, los Poetas verdaderos jamas se prestan a la corrupcién del mensaje
de lo divino. El Poeta es y ha sido a lo largo de los siglos este traductor de lo
divino, porque asi es la poesia que surge de la Verdad y la cual al pronunciarse
siembra una semilla donde los nombres de D/os se revelan.

La figura del Poeta en las otras cuatro grandes religiones es fundamental, e
incluso me atrevo a decir que necesaria, jpor qué de que otra manera se
podria contraer y expresarla belleza junto con sus fragmentos de Verdad?

Es claro que existe una diferencia fundamental sobre el concepto de Literatura
en el mundo occidental y oriental, y esto debe de comprenderse, porque sélo
a través de esta comprension podremos profundizar en la belleza de la
concepcion ética y artistica del islam.

Hasta no hace poco tiempo, la concepcién de la Literatura, no era algo que
podia expresarse bajo un solo concepto, a pesar de que dentro del mundo
drabe se tenia claro de la existencia de seres con un don divino quienes a
través de la Palabra traducian lo que parecia intraducible, poniendo en alta
jerarquia la Palabra.

Asi se tenia al Sha-ir o poeta, quien a través de la expresién poética
armonizaba las palabras a imagen del joyero, quien creaba obras magistrales
al unir joyas, asi este Nazm o engarzamiento se convirtioé en un punto
fundamental del Poeta. Junto a este hombre, estaba el Jatib u orador, a quien
se le tenfa en alta estima porque era la voz de cada grupo, este hombre debia
elegir cada palabra con una meta semejante a la del poeta, es decir, la de
pronunciar la Verdad, pero también estaba e/ Kahim, el adivino, quien utilizaba
el engarzamiento vocalico y oral para engafiar y manipular, de ahi que para
muchos la poesia forme parte de lo que engafia, ademas de que este augur se
diferenciaba del orador porque cada palabra la convertia en un acertijo.

e b s "‘ - A

il

Rl Sl kil

THE POET AND ISLAM

The concept of poetry in the Islamic world has several variants, causing the
figure of the Poet to be misinterpreted by some schools and censured because,
as mentioned in the Sura called The Poets, the handling of the Word was used
to embellish deceit and lies, however, true Poets never lend themselves to the
corruption of the message of the divine. The Poet is and has been throughout
the centuries this translator of the divine, for such is the poetry which springs
from Truth and which, when uttered, sows a seed in which the names of God
are revealed.

The figure of the Poet in the other four great religions is fundamental, and even
dare [ say necessary, for how else could beauty be contracted and expressed
along with its fragments of Truth?

[t is clear that there is a fundamental difference in the concept of Literature in
the Western and Eastern world, and this must be understood, for it is only
through this understanding that we will be able to delve into the beauty of the
ethical and artistic conception of Islam.

Until not so long ago, the concept of literature was not something that could
be expressed under a single concept, although within the Arab world it was
clear that there were divinely gifted beings who, through the Word, translated
what seemed untranslatable, placing the Word in a high hierarchy.

Thus there was the Sha-ir or poet, who through poetic expression harmonised
the words in the image of the jeweller, who created masterpieces by joining
jewels together, and so this Nazm or setting became a fundamental point of
the Poet. Next to this man, there was the Jatib or orator, who was held in high
esteem because he was the voice of each group, this man had to choose each
word with a goal similar to that of the poet, that is, to pronounce the Truth,
but there was also the Kahim, the soothsayer, who used the vocal and oral
setting to deceive and manipulate, hence for many poetry is part of that which
deceives, besides this augur was different from the orator because each word
turned it into a riddle.

I . I . PN

il 9-3.;..;4':1[" g 1



Con el paso del tiempo el conjunto de estos dio forma a la Literatura medieval
bajo el nombre de Manzum wa manthur, es decir, ordenado y esparcido, lo que
actualmente se denomina verso y prosa. Y este hombre sabio o hombre de
letras se le nombro Sha ‘ir jatib.

Sin embargo, a causa de la relacién que comenzo a existir entre el Oriente y
el Occidente, la cultura islamica, especialmente la surgida en Turquia percibiéd
la necesidad de encontrar una Palabra que tuviera un significado similar al de
Occidente, por lo que nombraron a la literatura Adab, a la cual como sefiala
Charles Pellat se le agregoé un sufijo arabe para dar a los sustantivos un sentido
abstracto, dando como resultado la voz Edebiyat, la cual da a la literatura un
significado dentro de las Bellas Artes y de las Letras.

En un sentido pragmatico la voz Adab significa “una forma de actuar o de
conducirse” aunque también se le relaciona con todo lo que otorga educacién,
cortesia, buenas maneras, y esto es porque para el mundo islamico la
educacion es no sélo obligatoria sino fundamental para todo musulman,
porque estd equilibra la conducta. Asi la literatura al perpetuarse a través de
la tinta no solo crea reglas éticas, sino que al mismo tiempo embellece y
acrecienta la busqueda. Ante esto se debe entender que para la cultura
musulmana la literatura debe de tener como principio educar a través de la
belleza.

Aunque es de aclarar que en siglo II d. Hégira / VII d.C., se desarrollaron
libros no sélo con la finalidad de instruir, sino que tenian la intencién también
de divertir, siendo el mas antiguo una versién pahlavi del Panchatantra,
llamado en &rabe Kalila wa -Dimma, una coleccion de fabulas, cuya intencion
escondida no era otra mas que educar y guiar de manera divertida. Este libro
dio fue de suma importancia en el desarrollo reflexivo de los nifios, aunado a
que entrelazo la cultura Indoeuropea con la &rabe, dando paso al principio de
la literatura &rabe en prosa.

Su traductor Ibn al Mugqaffa, fue un gran estudioso de la ética, pero fue
ejecutado en afio 139/757, mientras que Abd al-Hamid al Katib (132/750)
desarroll¢ la literatura epistolar, la cual se vislumbra en las letras amanuenses,
bajo las cartas dedicadas a un principe Omeya.

In the course of time, these together gave shape to medieval literature under
the name of Manzum wa manthur, i.e. ordered and scattered, what is
nowadays called verse and prose. And this wise man or man of letters was
named Sha'ir khatib.

However, because of the relationship that began to exist between the East and
the West, the Islamic culture, especially that which emerged in Turkey,
perceived the need to find a word that had a similar meaning to that of the
West, so they named literature Adab, to which, as Charles Pellat points out, an
Arabic suffix was added to give the nouns an abstract meaning, resulting in the
voice Edebiyat, which gives literature a meaning within the Fine Arts and
Letters.

In a pragmatic sense the voice Adab means "a way of acting or conducting
oneself" although it is also related to everything that gives education, courtesy,
good manners, and this is because for the Islamic world education is not only
obligatory but fundamental for every Muslim, because it balances the conduct.
Thus literature by perpetuating itself through ink not only creates ethical rules,
but at the same time embellishes and enhances the search. In view of this, it
should be understood that for Muslim culture, literature should have the
principle of educating through beauty.

The oldest of these was a Pahlavi version of the Panchatantra, called in Arabic
Kalila wa-Dimma, a collection of fables, whose hidden intention was none
other than to educate and guide in an entertaining manner. This book was of
paramount importance in the reflective development of children, as it
intertwined Indo-European and Arabic culture, giving rise to the beginning of
Arabic prose literature.

[ts translator, Ibn al-Mugaffa, was a great scholar of ethics, but was executed
in 139/757, while Abd al-Hamid al-Katib (132/750) developed epistolary
literature, which can be glimpsed in the letters of Amman, under the letters
dedicated to an Umayyad prince.




EL QUR'AN EL MAS ALLA DE LA LITERATURA

Muchos orientalistas occidentales mencionan que el culmen de la literatura
drabe islamica es el Qur’an, sin embargo, esto es considerado una gran herejia
para los musulmanes, ya que el Qur’an al ser Palabra divina Revelada por
D/os, no puede mezclarse ni catalogarse dentro de una rama literaria. El
Qur’an es la voz de Allah revelada al profeta Muhammad, memorizada al pie
de la letra sin ninguna alteracién, ya que nadie debe de alterar lo que D/os a
dictaminado. Es claro que para quienes no tienen un acercamiento a la cultura
y espiritualidad islémica, el Qur’an es catalogado dentro de los més hermosos
libros de la literatura, ante esto, y bajo el conocimiento descrito anteriormente,
se solicita el mayor respeto ante lo sagrado, ya que para todo musulman el
Qur’an esta mas alla de lo que se puede clasificar como literatura.

El Qur’an revela principios éticos inalterables, fundamento de la vida de toda
la comunidad musulmana, principios que han inspirado e influenciado en una
gran parte de la literatura. Aunado a ello, el Qur’an fue dictado en un arabe
culto distinto al arabe comun, develando lo sagrado del Texto.

Aunque es de resaltar que una gran variedad de fil6logos encontré textos con
una profunda belleza literaria que trataban de explicar, la importancia del
Qur’an, y los cuales fueron utilizados para acercar a las personas al islam, no
Como un punto para la conversion, pero si para el conocimiento de las culturas
y el dialogo. La literatura musulmana tiene como eje el Qur’an siendo su
fuente y fin de inspiracion, asi se deja ver en el manual escrito después de
"Abd al-Hamid al Katib, y el cual tiene como mision ofrecer consejos éticos
para todos aquellos que tenian cargos importantes dentro del Estado.

Esto desarrollé un Adab distinto y més cercano a Occidente, fue llamado
Adab de cultura general, dentro de la cual se desarrollaron textos histéricos
como Kitab al- ma‘arif o Libro de conocimiento profano, escrito por Ibn
Qutayba; asi como Kitab al — Bulddn, libro de los paises, considerado una
importante obra geogréfica, y el Muruy ‘ad-dhahab, o Prados Dorados de Mas
‘udi, siendo este una mezcla de historia y geografia.

Es asi como los Adib u hombres de letras mezclaron la espiritualidad con el
arte y los conocimientos cotidianos.

THE QUR'AN THE BEYOND OF LITERATURE

Many western orientalists mention that the pinnacle of Arabic Islamic
literature is the Qur'an, however, this is considered a great heresy to Muslims,
for the Qur'an, being a divine Word revealed by God, cannot be mixed or
categorised into a literary branch. The Qur'an is the voice of Allah revealed to
the Prophet Muhammad, memorised verbatim without any alteration, for no
one should alter what G-d has dictated. It is clear that for those who do not
have an approach to Islamic culture and spirituality, the Qur'an is ranked
among the most beautiful books of literature, in view of this, and under the
knowledge described above, the greatest respect is requested for the sacred,
since for every Muslim the Qur'an is beyond what can be classified as
literature.

The Qur'an reveals unalterable ethical principles, the foundation of the life of
the entire Muslim community, principles that have inspired and influenced a
great deal of literature. In addition, the Qur'an was dictated in a cultured
Arabic that is distinct from common Arabic, revealing the sacredness of the
text.

[t is noteworthy, however, that a wide variety of philologists found texts of
profound literary beauty that attempted to explain the importance of the
Qur'an, and which were used to bring people closer to Islam, not as a point of
conversion, but as a point of cultural understanding and dialogue. Muslim
literature was based on the Qur'an as its source of inspiration, as can be seen
in the manual written after 'Abd al-Hamid al-Katib, whose mission was to offer
ethical advice to all those who held important positions within the state.

This developed a distinct Adab closer to the West, which was called Adab of
general culture, within which were developed historical texts such as Kitab al-
ma'arif or Book of profane knowledge, written by Ibn Qutayba; as well as Kitab
al-Buldan, book of the countries, considered an important geographical work,
and the Muruy 'ad-dhahab, or Golden Meadows of Mas 'udi, this being a
mixture of history and geography.

Thus the Adib, or men of letters, blended spirituality with art and everyday
knowledge.




EL POETA'Y LA TINTA DE ARENA

Un sha ir adib era considerado como alguien con una cultura general superior
que lo llevaba a poder expresar conceptos de manera precisa, y sobre todo
quien podia mezclar en cada Palabra fragmentos de la totalidad de la belleza,
esto llevo a la poesia ser considerada por la tradicion arabe como la Unica
actividad digna para ser estudiada, remarcando que la filologia de los pueblos
arabes camina de manera paralela a la literatura islamica, pero no es la misma.

De esta manera en el siglo II/VIII dentro de las tribus del desierto se
encontraron los llamados Ruwat o los dotados de prodigiosa memoria, quienes
eran capaces de recitar al pie de la letra poemas antiguos de la época
preislamica, y los cuales se dividian en dos tipos:

1. Rayaz — técnica utiliza en pequefios poemas creados para cantar
emociones o para insultar al enemigo en el campo de guerra.
2. Qasida — creada bajo una estructura métrica dividida en tres:
- Prodlogo
- Relato descriptivo
- Elogio o advertencia para el enemigo

Aunque esta estructura en ciertas ocasiones era modificada. Es de resaltar las
siete gasidas llamadas Mu ‘allagat o suspendidas, las cuales trataban diferentes
enfoques de la vida y existencia.

La poesia y el poeta como se menciond anteriormente no era bien vista por
el islam, sin embargo, el Profeta tuvo una relacion importante con el poeta
Hasan Ibn Thabit, y acepto el homenaje en verso que el poeta Ka b ibn zuhayr
le realizod. Es de recordar que el problema con la poesia era principalmente
gue muchos no musulmanes atribuian el Qur‘an a los poetas, pero separando
la poesia de la sacralidad del Qur‘an se puede decir que la poesia religiosa
desarrollada tanto por el mundo &rabe como el indoerupeo mostraron en
drabe, persa, turco y urdu la mistica del islam alejada de todo fundamento
religioso.

Las nubes arrojan su peso sobre la vasta llanura de al Gabit/ como un comerciante de al-Yaman
despliega del envoltorio su mercaderia; /y al dia siguiente la cresta mds alta del periasco de al-
Muyaimir/aparecic cubierta con los despojos del mar como lana en herida de rueca. (Mu ‘allagat)

THE POET AND THE SAND INK

A sha'ir adib was considered as someone with a superior general culture that
led him to be able to express concepts in a precise manner, and above all who
could blend in each word fragments of the totality of beauty, this led poetry
to be considered by the Arab tradition as the only activity worthy of being
studied, remarking that the philology of the Arab peoples runs parallel to
[slamic literature, but it is not the same.

Thus in the 2nd/8th century among the desert tribes were found the so-called
Ruwat or those gifted with prodigious memory, who were able to recite
verbatim ancient poems of pre-Islamic times, and which were divided into
two types:

1. Rayaz - technique used in small poems created to sing emotions or to insult
the enemy on the war field.
2.Qasida - created under a metrical structure divided into three:

- Prologue

- Descriptive narrative

- Praise or warning to the enemy

Although this structure was sometimes modified. Of note are the seven
gasidas called Mu'allagat or suspended gasidas, which dealt with different
approaches to life and existence.

Poetry and the poet as mentioned above was not well regarded in Islam,
however, the Prophet had an important relationship with the poet Hasan ibn
Thabit, and accepted the poet Ka'b ibn zuhayr's homage to him in verse. Itis
to be remembered that the problem with poetry was mainly that many non-
Muslims attributed the Qur'an to poets, but separating poetry from the
sacredness of the Qur'an it can be said that the religious poetry developed by
both the Arab and Indo-Urdu worlds showed in Arabic, Persian, Turkish and
Urdu the mysticism of Islam removed from any religious foundation.

The clouds cast their weight over the vast plain of al-Gabit/ as a merchant of al-Jaman unfolds his
wares from the wrapping; /and the next day the highest ridge of the crag of al-Mujayr/ appeared
covered with the spoils of the sea like wool in a distaff’s wound (Mu'allagat).

| i g 3 I
ol | 4 ¥ <N | &

%
2 |
[



EL POETA DE LO PROHIBIDO

Antes del surgimiento del [slam, los poetas trazaban sus poemas en cada calle,
enalteciendo la libertad, el amor, la pasién asi como placeres en donde el vino
estaba relacionado con el paganismo romano donde se adoraba a Baco,
llamado Dionisio por los griegos, dios del vino, a estos versos se les dio el
nombre de Poesia Bdquira, la cual fue influyendo de manera en el desarrollo
de la poesia religiosa. Esta forma de relacionar el gozo de la vida y la relacion
de D/os con la humanidad, no era mal vista por religiones como el hinduismo,
el cristianismo y judaismo, ya que muchos de sus elementos tienen un sentido
dentro de su desarrollo literario, sin embargo, para el islam, todo en ella faltaba
no solo a los principios y deberes religiosos sino también a los éticos, por lo
que estaba prohibido relacionar cualquier elemento del islam con ella, sin
embargo, su creacion se hizo famosa dentro de las tribus beduinas; algo
sorprendente fue la influencia que tuvo alrededor del Hiyaz (donde se ubica
la Meca y Medina) en donde a partir de los siglos [/V1I, la musica y el canto
se convirtieron en artes importantes, que llevaron a la creacion de escuelas
sumamente importantes, incluso sobrepasando el fortalecimiento de Basora,
Bagdad e incluso con el paso del tiempo la de Sevilla. Es asi como en esta
época surgen poetas que desarrollaron temas prohibidos por el islam, no
como una falta de respeto, sino como una manera de narrar la realidad que
se estaba experimentando. Uno de los mas importantes poetas e incluso
maestros de este género llamado ghazel y época fue “Umar ibn Abi Rabi‘a al-
Makhzumi, de la tribu Quraysh de la Meca.

El Ghazel surgido del prologo de la Qasida, se caracteriza por tratar temas de
amor espiritual y de amor, cuya funcién es expresar el dolor del abandono, la
incertidumbre, asi como la profundidad del amor mas alla de las traiciones.
Este género influyd en el desarrollo de la poesia sufies y esta formado por
cinco o quince pareados independientes, pero entrelazados conceptualmente.
Asi el Ghazel cuyo significado més cercano podia ser el gemido de un ciervo
herido, con base en sus raices cuyos significados son: hablar, demostrar gestos
coquetos y amorosos; cierva joven e hilo.

Oh tu quien entrelaza en matrimonio ath-thuraiya y suhail, dime, entre mis ruegos, ;Cémo
pueden encontrarse? Si, jUno en el noroeste se levanta y el otro en el Sureste!

THE POET OF THE FORBIDDEN

Before the rise of Islam, poets traced their poems in every street, extolling
freedom, love, passion as well as pleasures where wine was related to Roman
paganism where Bacchus, called Dionysus by the Greeks, god of wine, was
worshipped. These verses were given the name of Bacchic Poetry, which
influenced the development of religious poetry. This way of relating the joy of
life and God's relationship with humanity was not frowned upon by religions
such as Hinduism, Christianity and Judaism, as many of its elements have a
meaning within their literary development, however, for Islam, everything in it
was not only lacking in religious principles and duties but also in ethical ones,
so it was forbidden to relate any element of Islam to it, however, its creation
became famous within the Bedouin tribes; Something surprising was the
influence it had around the Hijaz (where Mecca and Medina are located)
where from the 1st and 2nd centuries onwards, music and singing became
important arts, which led to the creation of extremely important schools, even
surpassing the strengthening of Basra, Baghdad and even, with the passing of
time, that of Seville. It is in this period that poets emerged who developed
themes forbidden by I[slam, not as a lack of respect, but as a way of narrating
the reality that was being experienced. One of the most important poets and
even masters of this genre called ghazel was 'Umar ibn Abi Rabi'a al-
Makhzumi, from the Quraysh tribe of Mecca.

The Ghazel emerged from the prologue of the Qasida, characterised by
themes of spiritual love and love, whose function is to express the pain of
abandonment, uncertainty, as well as the depth of love beyond betrayal. This
genre influenced the development of Sufi poetry and consists of five to fifteen
independent but conceptually interwoven couplets. Thus the Ghazel whose
closest meaning could be the moaning of a wounded deer, based on its roots
whose meanings are: to speak, to demonstrate flirtatious and amorous
gestures; young hind and thread.

O you who entwine in marriage ath-thuraiya and suhail, tell me, amidst my
entreaties, how can they meet? Yes, one in the north-west rises and the other in the
south-east!




EL POETA DE LA CONQUISTA

Al llegar el siglo I1/VII se comienza a desarrollar una forma nueva de poesia
cuya lengua es el arabe, pero surgida del pueblo irani influenciado por su
propia historia. Creandose el movimiento shu‘ubi, a través del cual este
antiguo Imperio buscaba la libertad que le habia sido sustraida.

De este movimiento surge el Kitab al-Agani o Libro de las Canciones,
compilado por Abu’l Faray al Isfahani, quien buscaba a través de la libertad
literaria reencontrarse con sus antiguas creencias, y de las cuales surge poetas
como Bashshar ibn Burd, un hombre ciego, quien mostraba un estilo
epigramatico con alusiones religiosas de frente a su afioranza por su antigua
religion Madeizta, también se encuentra Abu Nuwas quien llegd casi a ser
considerado dentro de la poesia clasica basada en la Qasida como un
sacrilego al mezcla el amor con el gozo por el vino, credndose el género
Jamriyyat, en donde el vino se convierte en un elemento importante ya que
se vuelve la analogia de lo sublime, de lo divino, asi esta poesia es importante
porgue no toma en sentido literal el significado de las palabras, sino que toma
su significado de manera conceptual, es decir, su significado se convierte en
la sensacion que este provoca, dando forma a los zuhdiyyat o poemas misticos,
en los cuales la muerte se convierte en otro elemento fundamental, al
percibirse como la amante de la Vida, dando paso a la poesia de la
Modernidad. Después surge el neoclasico a través de los poemas de
autoencomio y panegirico de Al Buhturi, asi como el resurgimiento de la
técnica preislamica de al-Mutanabbi. En este periodo surgen diversos poemas
cuyos temas enaltecen la Existencia, més que la Vida, siendo de este periodo
la obra maestra Risalat al Gufrdn o Epistola del Perdén, la cual se ha
comparado en belleza y profundidad con la Divina Comedia.

Aunado a ello se encuentran la riqueza de los relatos desarrollados con base
a diversos poemas, siendo una serie de novelas romanticas creadas por al-
Maynun o el Loco las mas famosas, pero tristemente ninguna se mantiene
completa.

Mis canciones dieron ojos a los ciegos, oidos a los sordos/ agitaron a [os criticos como
pdjaros nocturnos, y a mi me dieron reposo en mi cama la noche entera.

THE POET OF THE CONQUEST

In the 2nd/7th century, a new form of poetry began to develop in Arabic, but
it emerged from the Iranian people, influenced by their own history. The
Shu'ubi movement was created, through which this ancient empire sought the
freedom that had been taken from it.

From this movement arose the Kitab al-Agani or Book of Songs, compiled by
Abu'l Faray al-Isfahani, who sought through literary freedom to reconnect with
his ancient beliefs, and from which emerged poets such as Bashshar ibn Burd,
a blind man, who displayed an epigrammatic style with religious allusions in
the face of his longing for his old Madeiztic religion, as well as Abu Nuwas
who came to be regarded in classical poetry based on the Qasida as a
sacrilegious man who mixed love with the joy of wine, Thus, this poetry is
important because it does not take the meaning of the words in a literal sense,
but takes its meaning in a conceptual way, that is, its meaning becomes the
sensation that it provokes, giving shape to the zuhdiyyat or mystical poems, in
which death becomes another fundamental element, as it is perceived as the
lover of Life, giving way to the poetry of Modernity. This was followed by the
neoclassical through the poems of self-commendation and panegyric of al-
Buhturi, as well as the revival of the pre-Islamic technique of al-Mutanabbi.
This period saw the emergence of a number of poems whose themes exalt
Existence rather than Life, the masterpiece of this period being Risalat al-
Gufran or Epistle of Forgiveness, which has been compared in beauty and depth
to the Divine Comedy.

Alongside this are the wealth of stories developed from various poems, the
most famous of which are a series of romantic novels created by al-Maynun
or the Madman, but sadly none of which survive in their entirety.

My songs gave eyes to the blind, ears to the deaf/ They stirred the critics like night
birds, and gave me rest in my bed all night long.




MIL Y UN POETAS EN EL TIEMPO

En diversos lugares de Arabia se lograron recopilar no sélo una inmensa
cantidad de poemas, sino también una variedad de leyendas, cuyo valor
literario consiste en que no fueron trabajadas a partir de la gramatica, sino que
quedaron escritas tal y como la memoria de la tradicion oral lo permitio. Dos
ejemplos fundamentales de esto fueron las leyendas de las historias de Yoha
y las mil y una noches, cuyo centro indo-persa se convirti6 en parte
fundamental de la literatura &rabe escrita en el siglo [V/X.

También surgieron obras con humor cuyo desarrollo no se percibia con
agrado dentro de los circulos del islam mas ortodoxo, lo cual llevo a que
autores como al -Yahiz al escribir Al Kitab al-bujal o Libro de los avaros, tuviese
que escribir una apologia de la risa para explicar y analizar la avaricia. Este
autor fue muy reconocido por obras como Kitab al Hayawan o Libros de los
animales y el gran Kitab al Bayan o Libro de la expresion base la critica literaria
drabe. Otra obra importante es El collar del andaluz ibn’Abd Rabbihi, con
quien da inicio un importante ciclo de poesia musulmana en el interior de
Esparia, desarrolldandose el Muwashshah, un tipo de poema libre sin metros
clasicos en el cual se mezclan extranjerismos utilizados en los Romances,
creandose poemas liricos &rabe-espafiol, es decir, poemas bilingties.

EL ARABE DIALECTAL Y EL ARABE CLASICO

Para comprender el desarrollo de la literatura y poesia arabe musulmana y
también la indoeuropea, la cual se escribe en lengua arabe, es prescindible
comprender la diferencia que existe en este lenguaje.

El drabe dialectal es el drabe que se habla en diferentes partes del mundo,
teniendo sonidos y pronunciaciones diferentes de acuerdo a la tribu y a la
zona, pero sobre este estd el drabe clésico, lengua del Qur’an, oral y escrita,
el cual no puede ser trastocado ni en lo mas minimo. El &rabe clésico tiene un
tiempo de pronunciacion, ya dispuesto con base a sus alargamientos, y debe
tener una misma pronunciacion.

Otro punto importante es que el arabe dialectal se ha influenciado de

extranjerismos, mientras que el arabe clasico, jamas debe mezclarse con ellos.

= i) A N g AN

YN B P

AP B 4P ' B :  ,“

A THOUSAND AND ONE POETS IN TIME

In various parts of Arabia, not only an immense number of poems were
collected, but also a variety of legends, whose literary value lies in the fact that
they were not worked out on the basis of grammar, but were written down as
the memory of the oral tradition allowed them to be. Two prime examples of
this were the legends of the Yoha stories and the Arabian Nights, the Indo-
Persian centre of which became a fundamental part of Arabic literature written
in the 4th/10th century.

There were also works of humour whose development was not well perceived
within more orthodox Islamic circles, which led authors such as al-Jahiz,
writing al-Kitab al-Bukhal or Book of the Misers, to write an apologia for
laughter in order to explain and analyse greed. This author was well known for
works such as Kitab al-Hayawan or Books of the Animals and the great Kitab
al-Bayan or Book of Expression, the basis of Arabic literary criticism. Another
important work is El collar del andaluz ibn'Abd Rabbihi, with whom an
important cycle of Muslim poetry began in the interior of Spain, developing
the Muwashshabh, a type of free poem without classical metres in which foreign
words used in the Romances are mixed, creating Arabic-Spanish lyric poems,
i.e. bilingual poems.

DIALECTAL ARABIC AND CLASSICAL ARABIC

In order to understand the development of Muslim Arabic literature and
poetry, as well as Indo-European literature and poetry, which is written in
Arabic, it is essential to understand the difference that exists in this language.

Dialectal Arabic is the Arabic spoken in different parts of the world, having
different sounds and pronunciations according to tribe and area, but above
this is the classical Arabic, the language of the Qur'an, spoken and written,
which cannot be altered in the slightest. Classical Arabic has a time of
pronunciation, already arranged on the basis of its elongations, and it must
have the same pronunciation.

Another important point is that dialectal Arabic has been influenced by foreign
words, while classical Arabic must never be mixed with them.

N — 5 ol

/ r-/‘:!, ‘,':-‘"51; i r ,

=9




Estas diferencias entre lo sagrado y lo cotidiano en el lenguaje dio pie a
diversas formas del verso, ya que se fue construyendo a partir de la diversidad
de dialectos, credndose el Duibayt, mezcla del persa y el arabe, donde du, es
dos en persa y bayt linea o verso en arabe, teniendo como resultado un poema
con hemistiquios separados, con cuartetos adaptables, siendo los mas
conocidos los Ruba‘yyat, (plural de Dtbayt) de “'Ummar Jayyam en el afio
517/1123.

EL POETA PERSA

Cuando Persia es conquistada por los drabes, su lengua sagrada era el pahlavi,
cuya expresion y belleza se encuentra en los antiguos Libros Sagrados iranies,
pero esta lengua se fue perdiendo conforme el mundo arabe se interné en la
cultura y sobre todo con la presencia espiritual del Qur’an,

Pero cuando comenzaba la decadencia de Pahlavi diversos poetas lo retoman
mezclando la lengua &rabe casi en un cincuenta por ciento y desarrollando
poemas misticos basados en el ruba’iy el Mathnawi, los cuales dieron como
resultado los metros llamados Rayaz.

son conocidos los poemas llamados Diwans del siglo III/IX, los cuales
estaban invadidos de panegiricos pastorales, siendo Mahmud de Gazna un el
poeta mas reconocido, aunque no tanto como Firdusi cuyo poema
Shahinshah-nama o Libro de los Reyes es considerado una obra maestra de
la literatura islamica indoeuropea ademaés de ser un poema épico nacional,
ademas de ser un tipo de enciclopedia histérica y una coleccion de leyendas,
mitos y tradiciones que narran de manera poética la historia de Iran desde su
Origen hasta la conquista arabe.

Descendieron, ataron sus corceles a una roca, cautamente avanzaron con
casco y malla, / turbados estaban sus corazones. / pelearon como dos
leones/ hasta cubrirse sus cuerpos de sudor y sangre/ desde el alba hasta el
ocaso forcejaron/ y entonces Suhrab,/ el elefante rabioso,/ se
irgui¢,/salando como un leén/ asié a Rustum por el cinto/tiro con tal
fuerza/que habria hendido la tierra misma y/ gritando de rabia y deseo de
venganza/le arrojo al suelo.

These differences between the sacred and the everyday in the language gave
rise to different forms of verse, as it was constructed from the diversity of
dialects, creating the Dubayt, a mixture of Persian and Arabic, where du, is two
in Persian and bayt line or verse in Arabic, resulting in a poem with separate
hemistiches, with adaptable quatrains, the best known being the Ruba'yyat,
(plural of Dubayt) by 'Ummar Jayyam in the year 517/1123.

THE PERASIAN POET

When Persia was conquered by the Arabs, its sacred language was Pahlavi, the
expression and beauty of which is found in the ancient Iranian Holy Books,
but this language was lost as the Arab world became more cultured and
especially with the spiritual presence of the Qur'an,

But as the Pahlavi decline began, several poets took it up again, mixing the
Arabic language by almost fifty percent and developing mystical poems based
on the Ruba'i and Mathnawi, which resulted in the metres called Rayaz.

The poems called Diwans of the 3rd/9th century are well known, which were
full of pastoral panegyrics, Mahmud of Gazna being the most renowned poet,
though not as well known as Firdusi whose poem Shahinshah-nama or Book
of Kings is considered a masterpiece of Indo-European Islamic literature and
a national epic poem, as well as a kind of historical encyclopaedia and a
collection of legends, myths and traditions that narrate in a poetic way the
history of Iran from its origin to the Arab conquest.

They descended, they tied their steeds to a rock, cautiously they advanced with
helmet and mail, / troubled were their hearts. / they fought like two lions/ till their
bodies were covered with sweat and blood/ from dawn to dusk they struggled/ and
then Suhrab,/ the rabid elephant,/ reared up,/ leaping like a lion/ seized Rustum
by the belt/ he pulled with such force/ that he would have cleft the very earth and/
screaming with rage and desire for vengeance/ threw him to the ground




EL POETA ARABE

A diferencia del Poeta Persa quien carecia de un desarrollo en la prosa, el
poeta arabe tenia un gran conocimiento en ese género literario, el cual era
utilizado en muchas ocasiones por los adivinos ya que se forjaba a través de
una belleza retorica utilizada para convencer. A demas mostraba una
exaltacion lingtistica la cual sobrepasaba libros donde la palabra era utilizada
para educar y no para alegrar el espiritu. Es asi que la prosa poética toma una
importancia fundamental en la literatura arabe siendo para muchos estudiosos
la tinica realmente importante para ser estudiada.

Dentro de este punto la narrativa del Qur’an es llamada [“yaz, es decir, no
puede ser estudiada porque al ser palabra revelado por Allah es inimitable,
por lo tanto, solo debe de ser admirada, amada, consagrada, pero jamas
sometida a la critica.

La literatura arabe Adab, particularmente la escrita en prosa tuvo sus
comienzos con la traduccion de Kalila wa Dimma, desarrollado en forma de
Risala, es decir, en género epistolar. El lenguaje poético es clave en el mundo
drabe, particularmente porque su propia forma da este sentido a su
pronunciacion y da un aliento poético al no permitirse los cortes, siendo esta
la razén del porqué diversos tratados parecen verdaderas obras poéticas,
como se percibe en todas las obras del siglo [V/X.

Es este periodo donde surge la Magama o sesién, creada por Badi ‘az Zaman
al Hamadhani. Este género consiste en obras imaginarias estrictamente donde
dos personales (un héroe y un narrador) narran en prosa rimada, una misma
situacion a través de sus diversas perspectivas.

Con un poco tiempo de diferencia surge la Hikaya, prosa dedicada a la
representacion de la realidad mezclada con la irrealidad, influenciada ya por
la obra de al-Yahiz, dando pie a la novela moderna. Es de recordar que al-
Yahiz manifestaba la importancia de personajes clave como vagabundos y
mendigos. Siendo este tipo de literatura 4rabe la que influenci¢ en la creacion
de El Lazarillo de Tormes, especialmente porque Al Yahiz era conocido en la
Espafia de ese tiempo.

THE ARABIC POET

Unlike the Persian poet who lacked development in prose, the Arab poet had
a great knowledge of this literary genre, which was often used by soothsayers
as it was forged through rhetorical beauty used to convince. It also displayed
a linguistic exaltation which surpassed books where the word was used to
educate and not to enliven the spirit. Thus, poetic prose takes on a
fundamental importance in Arabic literature, being for many scholars the only
really important one to be studied.

Within this point the narrative of the Qur'an is called I'yaz, i.e. it cannot be
studied because being the word revealed by Allah it is inimitable, therefore, it
is only to be admired, loved, consecrated, but never subjected to criticism.

Arabic Adab literature, particularly that written in prose had its beginnings with
the translation of Kalila wa Dimma, developed in the form of Risala, i.e. in the
epistolary genre. Poetic language is key in the Arabic world, particularly
because its very form gives this meaning to its pronunciation and gives a
poetic breath by not allowing cuts, which is the reason why various treatises
seem to be true poetic works, as seen in all the works of the 4th/10th century.

It is in this period that the Magama or seance, created by Badi 'az Zaman al-
Hamadhani, emerged. This genre consists of strictly imaginary works where
two personalities (a hero and a narrator) narrate, in rhymed prose, the same
situation through their different perspectives.

The Hikaya, a prose dedicated to the representation of reality mixed with
unreality, emerged a short time later, already influenced by the work of al-
Jahiz, giving rise to the modern novel. It is worth remembering that al-Jahiz
emphasised the importance of key characters such as vagabonds and beggars.
It was this type of Arabic literature that influenced the creation of El Lazarillo
de Tormes, especially as al-Jahiz was well known in Spain at the time.




Otro estilo que sobresalio fue la introducida por al-Hariri donde teniendo
como base la Magama lleno la poesia de divertidos enredos verbales, cuyo
punto central era divertir mas que profundizar en un tema, siendo esto quiza
el comienzo de la decadencia, al permitir que la critica literaria se introdujese
de mayor manera en el desarrollo de las obras.

Otros de los grandes escritores son Muhammad al-Muwaylihi cuya obra
Hadith Isa ibn Hisham, en donde se describe de manera humoristica e
intraducible los cambios emergidos en la vida de los egipcios; al-Qadi al Fadil
conocido por ser colaborador de Saladino, cuya obra literaria y culmen se
encuentra en la descripcién de sus cartas las cuales muestran un estilo
epistolar verdaderamente sorprendente, asi como Imad adDin al-Isfahani
secretario de Saladino, quien escribié una hermosa obra biografica sobre los
ultimos arfios de un sultéan &rabe.

Otros autores importantes son Nizam al Mulk con su libro Siyasat nama; Awfi
con su libro el Yawami al hikayat; y sobre todo las obras de Sa“di cuyo estilo
representa la cima de la perfeccion formal en donde se enaltece y describe el
islam no é&rabe. Este autor era conocido especialmente por su poemas
misticos y eroticos, sin embargo; sus tratados de moral llamados el Bustén,
Jardin y el Gulistan o Jardin de rosas enaltecen la prosa poética. También se
tiene a Nizami, poeta arabe- persa autor de Layla u Maynun, y de Jusraw u
Shirinel; como no mencionar a Mantiq at-tayr, autor de la Conferencia de los
Péjaros de Farid ad-Din"Attar.

El sol de mi majestad es un espejo. El que se ven él, ve al mismo tiempo su alma y
su cuerpo, y los ve de manera total. Como habéis venido a mi bajo la forma de
treinta aves, si-murg, veréis treinta aves en el espejo. Si vinieran cuarenta o
cincuenta. Seria lo mismo. A pesar de que ahora habéis cambiado por completo,
0S vels como erais antes.

Por otra parte, esta el culmen de la poesia persa mistica escrita por Yalal ad-
Din Rumi muerto en el 672/1273, fundador de la més importante cofraternidad
derviche y autor de Matnawi, tratado de teologia mistica.

Como la sal se disolvié en el océano fui yo tragado por el mar de D/os
Mas alld de la fe, mds alld de la incredulidad, mds alld de la duda y de la certidumbre

Another style that stood out was the one introduced by al-Hariri where, having
the Magama as a basis, he filled the poetry with amusing verbal
entanglements, whose central point was to amuse rather than to delve deeper
into a subject, this being perhaps the beginning of the decline, as it allowed
literary criticism to be introduced in a greater way in the development of the
works.

Other great writers include Muhammad al-Muwaylihi whose work Hadith Isa
ibn Hisham, which describes in a humorous and untranslatable manner the
changes that emerged in the life of the Egyptians; al-Qadi al-Fadil known to
be a collaborator of Saladin, whose literary work and culmination is found in
the description of his letters which show a truly amazing epistolary style, as
well as Imad ad-Din al-Isfahani secretary to Saladin, who wrote a beautiful
biographical work on the last years of an Arab sultan.

Other important authors are Nizam al Mulk with his book Siyasat nama; Awfi
with his book the Jawami al hikayat; and above all the works of Sa'di whose
style represents the pinnacle of formal perfection in which non-Arab Islam is
extolled and described. This author was especially known for his mystical and
erotic poems, however, his moral treatises called the Bustan, Garden and the
Gulistan or Rose Garden exalt poetic prose. There is also Nizami, a Persian-
Arab poet, author of Layla u Maynun, and Jusraw u Shirinel; how can we fail
to mention Mantiq at-tayr, author of the Conference of the Birds of Farid ad-
Din'Attar.

The sun of my majesty is a mirror. He who sees himself sees at the same
time his soul and his body, and sees them completely. As you have come to
me in the form of thirty birds, yes-murg, you will see thirty birds in the mirror.
[f forty or fifty came. It would be the same. Though you are now completely
changed, you see yourselves as you were before.

On the other hand, there is the culmination of mystical Persian poetry written
by Yalal ad-Din Rumi who died in 672/1273, founder of the most important
dervish brotherhood and author of Matnawi, a treatise on mystical theology.

As the salt dissolved in the ocean, | was swallowed by the sea of God.
Beyond faith, beyond disbelief, beyond doubt and beyond certainty.




EL POETA DE FRENTE A LA CONQUISTA MONGOLA

La literatura islamica arabe e indoeuropea comenzé su decadencia con la
conquista mongola, provocando que la literatura comenzara un deterioro
especialmente a partir de la llegada del soberano mongol Hiilegi a Persia,
provocando que todo el centro intelectual instalado en Bagdad el mundo
arabe se dirigiese hacia el oeste ademas de provocar que los musulmanes se
encerrasen en si mismos. Sin embargo; también provoco que se iniciase una
etapa de enciclopedias y diccionarios para rescatar del olvido la lengua arabe
la cual podria perderse en el poder del conquistador. En este periodo donde
surge Ibn Jadiin (732-808/1332-1406) quien es considerado en padre de la
sociologia histérica, ademas de que en Espafia se acrecenté un periodo de
pensadores y filésofos importantes.

A este periodo se le llama la Edad Oscura, siendo el comienzo del moderno
renacimiento islamico, a través del género Rihla o narracién de viajes, en
donde se relataban particularmente relatos sobre la peregrinacion a la Meca,
siendo u Ibn Yubayr e Ibn Battuta los representantes de este género.

En Persia esta decadencia se manifestd a través de obras satiricas donde se
denunciaba la decadencia social por medio de autores como Zakani o Hafiz,
autor de un DiWan con poemas eréticos relacionados con la mistica, y Yami
llamado el ultimo de los grandes poetas clasicos.

El POETA DEL RENACIMIENTO

Yami fallecio en el centro de la decadencia, en donde la dominacion islamica
en Esparia llegaba a su fin, al tiempo que se descubria la ruta en torno al cabo
de Buena Esperanza. En este tiempo el mundo arabe se separa de Occidente
lo cual lo ayudo a fortalecer su cultura y tradiciones sin alterar su historia, lo
cual provoco que hasta el siglo XIX con el redescubrimiento de Occidente los
arabes llegaran a lo que llaman Nahda, es decir, el Renacimiento.

Este Renacimiento provocé que la literatura arabe comenzara a traducirse a
diversos idiomas, mostrando y resaltando la importancia que el mundo
musulman tanto drabe como indoeuropeo dieron a la Poesia.

THE POET IN THE FACE OF THE MONGOL CONQUEST

Arabic and Indo-European [slamic literature began its decline with the Mongol
conquest, causing literature to begin to deteriorate, especially after the arrival
of the Mongol ruler Hiilegti in Persia, causing the entire intellectual centre of
the Arab world in Baghdad to move westwards, as well as causing the Muslims
to withdraw into themselves. However, it also led to the beginning of a period
of encyclopaedias and dictionaries to rescue the Arabic language from
oblivion, which could be lost in the power of the conqueror. It was in this
period that Ibn Jadin (732-808/1332-1406), who is considered to be the
father of historical sociology, was born, as well as a period of important
thinkers and philosophers in Spain.

This period is called the Dark Ages, being the beginning of the modern Islamic
renaissance, through the Rihla or travel narrative genre, in which stories about
the pilgrimage to Mecca in particular were told, with Ibn Jubayr and Ibn
Battuta being the representatives of this genre.

In Persia this decadence was manifested through satirical works denouncing
social decadence by authors such as Zakani or Hafiz, author of a DiWan with
erotic poems related to mysticism, and Yami, called the last of the great
classical poets.

THE POET OF THE RENAISSANCE

Jami died in the midst of decadence, where Islamic rule in Spain was coming
to an end, and the route around the Cape of Good Hope was being discovered.
At this time, the Arab world was separated from the West, which helped it to
strengthen its culture and traditions without altering its history, which meant
that until the 19th century, with the rediscovery of the West, the Arabs reached
what they called the Nahda, i.e. the Renaissance.

This Renaissance caused Arabic literature to begin to be translated into
various languages, showing and highlighting the importance that the Muslim
world, both Arab and Indo-European, gave to poetry.

Martha Leticia Martinez de Leén.. @mebu;‘ Z }




Mientras el sediento busca agua,

el agua estd también buscando al sediento

While the ittty oo ig lokeay orhinte

the water is also looking for the thirst)l" one y



B_p LB@MJ\E‘;})L&;}/i,bUwL ), g s'\:’}
¥3) @a)t.\ﬂb} _,ur.fcsw/,ﬂ( >,\'b?
;))C;/_r' U%I &’5)’ -L”;”Lﬂ@);a 'ﬂ%ﬁ
JB&—J‘ C("Ls\[, 2 /,,(5.9_9_&[,,:,/ . i

AN h/ubgbt)) d.t“?zr) U,-Z;‘/J. s
Jjw { @jb‘,’o" a..—?’.»)-hi"») wls <
Lv:w1~°>abuyoJ J@- B/Lg_/’/o’u:* N2 ,c

= NG
K“"‘bdda’u» g&w%’ bt e e
"’*Z‘Z‘“’*""d Wl e
' .wuzzu s _,1 t; U‘CL)")JLJ/) ‘L-WT |
S DI e c—-«»’(" e e "véfv
C&i C&.;/' /5”7 <<< T “,-. \_, =




BET P e

La Creacién, hermosa poesta del Misterio de Dios

Crreaftion, besuitiul of Geal's



BENDICIONES DEL DOLOR EN EL ISLAM

En el nombre de Allah, el Misericordioso, el Compasivo y que la paz y las
bendiciones de Allah sean sobre el profeta Mohammed, su familia y sus
comparfieros. Amin.

En este articulo se abordaré el tema del dolor, pero desde la perspectiva
islamica ya que, si se padece hay bendiciones en ello.

La definicion de “dolor” por la Real Academia de la Lengua Espafiola: 1. m.
Sensacion molesta y aflictiva de una parte del cuerpo por causa interior o
exterior.

La humanidad cuando sufre algun tipo de dolor generalmente hay queja y
malestar cuando algo negativo le acontece, sin embargo; el sufrimiento puede
traerle beneficios.

Cuando se sufre viene a la mente el recuerdo de Allah y se le ofrece suplica
pidiendo mitigue ese dolor, incluso la manera de sobrellevar el dolor es
diferente para cada persona; ;Qué se hace con el dolor? Muchas personas
no encuentran paciencia y desesperan, otras por lo contrario esperan pasar
la prueba pues saben que al final sentirdn alivio y alegria por haber pasado
esas dificultades.

Hay situaciones en las cuales una persona que nunca ha sentido dolor, vive
comodamente, no siente afliccién por ningtin tipo de dificultad o nunca ha
sufrido alglin tipo de obstaculo; entonces esta persona serd improductiva y
perezosa, porque en esta vida si se requiere alcanzar metas, suefnos, objetivos,
es pertinente sufrir algin tipo de calamidad; esfuerzo, contratiempo,
decepcién, para alcanzarlos.

De cierta manera el dolor también estd ligado al éxito en cada tipo de
situacion al que se enfrente la humanidad.

Un ejemplo claro es como el del estudiante que se fij6 la meta de obtener
buenas notas en todas sus asignaturas; jqué implicara esto al respecto? quiza
desvelos, malpasadas, esfuerzo en los traslados, dormir poco, etc. Pero al final
obtendra la gran recompensa que le llevara a grandes satisfacciones futuras.

BLESSINGS OF GRIEF IN ISLAM

In the name of Allah, the Merciful, the Compassionate, and may peace and
blessings of Allah be upon the Prophet Mohammed, his family and
companions. Amin.

This article will address the issue of pain, but from the Islamic perspective,
for if one suffers there are blessings in it.

The definition of "pain" by the Royal Academy of the Spanish Language: 1.
m. An annoying and afflictive sensation of a part of the body due to an
internal or external cause.

When mankind suffers some kind of pain there is usually complaint and
discomfort when something negative happens to him, however; suffering
can bring benefits.

When suffering comes to mind the remembrance of Allah and supplication
is offered to Him asking Him to mitigate that pain, even the way of coping
with pain is different for each person; what does one do with pain? Many
people do not find patience and despair, others on the other hand hope to
pass the test because they know that in the end they will feel relief and joy
for having passed the hardship.

There are situations in which a person who has never felt pain, lives
comfortably, does not feel affliction for any type of difficulty or has never
suffered any type of obstacle; then this person will be unproductive and lazy,
because in this life if it is required to reach goals, dreams, objectives, it is
pertinent to suffer some type of calamity; effort, setback, disappointment, to
reach them.

In a certain way pain is also linked to success in every kind of situation
humanity faces.

A clear example is that of the student who has set himself the goal of getting
good grades in all his subjects; what will this entail in this respect? perhaps
sleeplessness, wasted time, effort in travelling, little sleep, etc. But in the end
he will get the great reward that will lead to great satisfaction in the future.

- —— - ——— L —

= e TR o M@M B e T N

&_ _—— a(_

aﬁ. ‘eg,}"éi‘w‘ggl .A.L !eg,}féi\ﬁggl o~ oty M NE DV el - .Ar& ~tw” N2 T v oth e NPT
;:_"} \“n: %}% &t ..(w, ¢ J‘Q—%h"{& #3‘&&:&' \'\: %:“k -‘:1& -(“, '\» %"‘% ,1&"”:-!“, \”\: %:—%



Ahora, haciendo recuento a través de la historia de los primeros grupos de
creyentes, refiriéndose a los que vivieron el periodo de la revelacién; fueron
revolucionarios religiosos, los mas importantes que haya visto la humanidad.

Las caracteristicas de estos primeros creyentes eran excepcionales pues
tenfan una fe mas elevada, corazones mas nobles, sus palabras eran veraces
y sinceras y su conocimiento més profundo que sus sucesores; todo ello
porque atravesaron el dolor y el sufrimiento que son las condiciones
necesarias de las grandes revoluciones. Sintieron el dolor del hambre, la
pobreza, el rechazo, el abuso, el desarraigo de su hogar y de su pafs,
padecieron la pérdida de todos sus placeres, el dolor de las heridas, la tortura
y hasta la muerte. Fueron de verdad los elegidos y conformaron una minoria
especial de la humanidad porque eran modelos de pureza, nobleza y
sacrificio Al Qarni (2006).

“La gente de Medina y los beduinos que habitan a su alrededor no debian
negarse a combatir con el Mensajero de Dios [si eran convocados] ni preferir
sus propias vidas a la de él, ya que les es registrada una buena obra cada vez
que sufren sed, cansancio y hambre mientras luchan por la causa de Dios, y
cuando pisan terreno que enfurezca a los incrédulos, cuando los alcanza
alguna hostilidad de los enemigos. Dios no deja que se pierda la recompensa
de los que hacen el bien” Corén (9:120)

Puede resultar curioso, pero es a través del dolor que las personas también
logran elaborar grandes obras de arte, porque es una manera de sacar lo que
se lleva dentro; el pintor realiza grandes obras pictéricas, el poeta elabora sus
mejores poemas afiadiéndole gran sentido y belleza a la palabra.

Al-Mutanabbi escribié sus mejores poemas cuando padecia una fuerte fiebre.
An-Nu'man Ibn Mundhir amenazé de muerte a An-Nabigah y en ese
momento este Ultimo escribid su mejor poesia, a continuacion, un pequefio
péarrafo de la traduccion de una de sus mejores obras:

Ciertamente tu eres el Sol y los otros reyes
Las estrellas, porque cuando el Sol sale, ninguna

De las estrellas que estdn en el cielo es visible

Now, looking back through the history of the earliest groups of believers,
referring to those who lived through the period of revelation, they were
religious revolutionaries, the most important that humanity has seen.

The characteristics of these early believers were exceptional in the sense
that they had higher faith, nobler hearts, their words were truthful and
sincere, and their knowledge was deeper than that of their successors; all
this because they went through the pain and suffering which are the
necessary conditions of great revolutions. They felt the pain of hunger,
poverty, rejection, abuse, uprooting from home and country, the loss of all
their pleasures, the pain of wounds, torture and even death. They were truly
the chosen ones and formed a special minority of humanity because they
were models of purity, nobility and sacrifice Al Qarni (2006).

"The people of Medina and the Bedouins who dwell around them should
not refuse to fight with the Messenger of God [if summoned] nor prefer their
own lives to his, for a good deed is recorded for them whenever they suffer
thirst, exhaustion and hunger while fighting for the cause of God, and when
they tread on ground that enrages the disbelievers, when they are overtaken
by the hostility of the enemies. God does not let the reward of those who do
good be lost" Qur'an (9:120).

[t may seem curious, but it is through pain that people also manage to
produce great works of art, because it is a way of bringing out what is inside;
the painter produces great paintings, the poet produces his best poems by
adding great meaning and beauty to the word.

Al-Mutanabbi wrote his best poems when he was suffering from high fever.
An-Nu'man Ibn Mundhir threatened An-Nabigah with death and at that time
An-Nabigah wrote his best poetry, here is a short paragraph from the
translation of one of his best works:

Surely you are the Sun and the other kings.
The stars; for when the sun rises,

none of the stars that are in the heavens

Of the stars that are in the sky are visible




Se puede afirmar que existen tantos ejemplos de personas que a través del
dolor han logrado el éxito, asi que lo mejor es no temer ni sentir ansiedad
cuando se tenga que enfrentar a las dificultades que traigan sufrimiento
porque sin duda se saldra triunfante.

Ademaés, el pasar por tribulaciones, sufrimiento, dolor, trae beneficios, como
el perdon de los pecados; a continuacién, un hadiz que habla sobre esto:

Desde Abu Said y Abu Huraira que Allah esté complacido con ambos que el
Mensajero que la paz y las bendiciones de Allah sean con él dijo:

“Cualquiera que fuere la desgracia que le ocurriera a un musulman:
cansancio, enfermedad, tristeza, dafio, pena, dolor o incluso una espina que
se le clavara, servira para que Allah le expie sus faltas”

Significado del hadiz: Cualquiera que fuere la desgracia que le ocurriera a un
musulman: cansancio, enfermedad, tristeza, dafio, pena, dolor, afliccién, etc.
servira para que Allah le expie sus faltas y le rebaje sus pecados.

Si el ser humano, afiade a eso la paciencia y la obediencia a los mandatos
de Allah, ser4 ademés recompensado por ello. Asi pues, las desgracias son
de dos tipos: cuando el ser humano le alcanza una desgracia y se acuerda
del favor y la gracia de Allah ademas de acatar Su mandato. En este caso
tendria un beneficio doble: expiacién de sus faltas y el aumento de sus
buenas obras. El otro tipo es cuando el ser humano se olvida del favor de
Allah, se aflige por ello y se apena, por lo que no tiene en cuenta la
recompensa que podria obtener por esa desgracia. En este caso, seguiria lo
unico que obtendria es la expiacion de sus faltas. De este modo, vemos que
la persona que sufre una desgracia sale ganando siempre, o bien obtiene la
expiacion de sus faltas y la recompensa por ello, o bien solamente la
expiacion de sus faltas.

Entonces, el musulman al que le alcance una desgracia, aunque no sea mas
que una espina que se le haya clavado, debe recordar a Allah y entregarse
confiado a El en busca de su recompensa por dicha desgracia, ademas de la
expiacion de sus faltas. Esto forma parte de los dones de gracia y
generosidad de Allah Alabado y Ensalzado sea que pone a prueba sus
siervos creyentes y los recompensa por ello o les expia sus faltas. ’3"’»\

[t can be stated that there are so many examples of people who through pain
have achieved success, so it is best not to fear or feel anxious when facing
difficulties that bring suffering because you will certainly come out
triumphant.

Also, going through tribulations, suffering, pain, brings benefits, such as
forgiveness of sins; here is a hadith that talks about this:

From Abu Said and Abu Hurayrah may Allah be pleased with them both that
the Messenger may Allah's peace and blessings be upon him said:

"Whatever misfortune befell a Muslim: tiredness, sickness, sadness, hurt,
grief, sorrow, pain or even a thorn stuck in him, it will serve for Allah to
expiate his faults."

Meaning of the hadith: Whatever misfortune befalls a Muslim: fatigue,
sickness, sickness, sorrow, harm, grief, pain, sorrow, affliction, etc., it will
serve for Allah to atone for his faults and reduce his sins.

If the human being adds to that patience and obedience to Allah's
commands, he will also be rewarded for it. Thus, misfortunes are of two
kinds: when a human being is struck by misfortune and remembers the
favour and grace of Allah and obeys His command. In this case he would
have a double benefit: expiation of his faults and the increase of his good
deeds. The other type is when the human being forgets about Allah's favour,
grieves over it and grieves, so he does not take into account the reward he
could get for that misfortune. In this case, he would still only get the expiation
of his faults. Thus, we see that the person who suffers a misfortune always
wins, either he gets atonement for his faults and the reward for it, or only
atonement for his faults.

So, the Muslim who is struck by a misfortune, even if it is only a thorn in his
side, should remember Allah and entrust himself to Him to seek his reward
for that misfortune, in addition to the expiation of his faults. This is part of
the gifts of grace and generosity of Allah Praised and Exalted be He who
tests His believing servants and rewards them for it or atones for their faults.




Cabe mencionar que la disminucién de las faltas serd siempre de faltas
menores. L.os pecados mayores solo se expian por medio del arrepentimiento
verdadero acompafiado del propésito de enmienda.

Entonces, no es nada malo padecer momentos de dolor porque después de
este viene la bendicién.

Allah Todo Poderoso y Misericordioso facilite siempre todos los asuntos de
este mundo para que, a través de la pena, la felicidad, el sosiego, la sinceridad,
la gratitud y todos los actos de adoracion, los tome en cuenta y eleve en grados
a la siguiente vida. Amin.

Por: Psic. Margarita Aguirre Macias

REFERENCIAS:

Al-Qarni Abdullah, NADA TE TURBE, Primera edicién Esparia, 2006.
Garcia, Isa, El Coran, Traduccion comentada, Cairo, febrero 2016.
https://dle.rae.es/dolor’m=form

https://hadeethenc.com/es/browse/hadith/3701

[t is worth mentioning that the abatement of faults will always be for minor
faults. Major sins are only atoned for through true repentance accompanied
by the purpose of amendment.

So, it is not a bad thing to suffer moments of pain because after it comes
blessing.

May Allah All Mighty and Merciful always facilitate all the affairs of this world
so that through sorrow, happiness, peace of mind, sincerity, gratitude and all
acts of worship, He may take them into account and elevate them in degrees
to the next life. Amin.

By: Psic. Margarita Aguirre Macias

REFERENCES:
Al-Oarni Abdullah. NADA TE TURBE, First edition Spain. 2006.

Garcia, Isa, The Qur'an, Annotated Translation, Cairo, February 2016.

https://dle.rae.es/dolor?m=form
https://hadeethenc.com/es/browse/hadith/3701



https://hadeethenc.com/es/browse/hadith/3701
https://hadeethenc.com/es/browse/hadith/3701

“Oh Dios!

Cada humgno Every human being

N :
3 bl
es un mensaje ,

' Itsa message
en este poema interminable

In this endless poem

de tu pala’ora

ﬁfom your WOY'd




Barakahe

La primera revista musulmana en México
para fomentar el didlogo interreligioso, cientifico y con
el no creyente

O

Te invita a escribirlos y expresarnos tus dudas, temas
de interés, opinién y a colaborar.

revistabarakah@gmail.com

to promote interreligious, scientific and

non-believer dialogue.

-

It invites you to write to us and express your doubts, pms of" ”e
mterest oplmons and 0 collaborate R -

N




Thank God Gracias a D/os

for every poem written 5\4 “ . /\"’0’ dé) Por cada poema escrito

by your mercy por tu Misericordia




La primera revista musulmana en México
Para fomentar el didlogo interreligiose, cientifico

y con €l no creyente®

Todos los derechos pertenecen a

Martha Leticia Martinez de Leon... @floneic 5 g, )®
Q«)/’ L OF 59 7N \/”’ Q)

y cada articulo a sus colaboradores

The first Muslim magazine in Mexico

To promote interreligious, scientific and non-believer dialogue®.

All rights belong to

Martha Leticia Martinez de Leén... @lilencio Q’O z)®

CF g 05 § 2 0 NG

and each article to its contributors



R e r whose na nore beautiful.
s . P
He is irresistibly yise f

|t 2 HLERrHRR e

| ! SIOTAY TIIITIR e txtﬁ&mi‘ﬂ"a
L " =

) -\
El es el Creador de Dios, cuyos nomb 0N Mas he

o que hay en el cielo







